

# শব্দে শব্দে আল কুরআন

নবম খণ্ড

সূরা আশ ভ'আরা থেকে সূরা আর রূম

মাওলানা মুহামদ হাবিবুর রহমান

আধুনিক প্রকাশনী

ঢাকা

শ্বকাশনায<u>়</u>

বাংলাদেশ ইসলামিক ইনস্টিটিউট পরিচালিত আধুনিক প্রকাশনী ২৫ শিরিশদাস লেন

বাংলাবাজার, ঢাকা-১১০০

ফোন ঃ ৭১১৫১৯১, ৯৩৩৯৪৪২ ফ্যাক্স ঃ ৮৮-০২-৭১৭৫১৮৪

স্বত্ত ঃ আধুনিক প্রকাশনীর

আঃ প্রঃ ৪১২

১ম প্রকাশ

জমাদিউস সানি ১৪৩২ বৈশাখ ১৪১৮ মে ২০১১

বিনিময় ঃ ২৮০.০০ টাকা

মুদ্রণে
বাংলাদেশ ইসলামিক ইনন্টিটিউট পরিচালিত
আধুনিক প্রেস
২৫ শিরিশদাস লেন
বাংলাবাজার, ঢাকা-১১০০

SHABDE SHABDE AL QURAN 9th Volume by Moulana Mohammad Habibur Rahman. Published by Adhunik Prokashani, 25 Shirishdas Lane, Banglabazar, Dhaka-1100



Sponsored by Bangladesh Islamic Institute.

25 Shirishdas Lane, Banglabazar, Dhaka-1100.

Price: Taka 280.00 Only

#### কিছু কথা

কুরআন মাজীদ সর্বশেষ ও সর্বশ্রেষ্ঠ আসমানী কিতাব। কিয়ামত পর্যন্ত যতো মানুষের আগমন পৃথিবীতে ঘটবে সকলের জন্য এ কিতাবের বিধানই অনুসরণীয়। তাই সকল মানুষ যাতে এ কুরআনকে বুঝতে পারে সেজন্য যেসব ভাষার প্রচলন পৃথিবীতে রয়েছে সেসব ভাষায় এ কিতাবের অনুবাদ হওয়া প্রয়োজন।

মহান আল্লাহ কুরআন মাজীদকে মানুষের জন্য সহজবোধ্য করে নাথিল করেছেন। আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেন—

"আর আমি নিশ্চয় কুরআন মাজীদকে সহজ করে দিয়েছি উপদেশ গ্রহণের জন্য, আছে কি কোনো উপদেশ গ্রহণকারী ?"-সূরা আল ক্যামার ঃ ১৭

সুতরাং কুরআন মাজীদকে গিলাফে বন্দী করে সম্মানের সাথে তাকের উপর না রেখে বরং তাকে গণমানুষের সামনে সম্ভাব্য সকল উপায়ে তুলে ধরে তদনুযায়ী ব্যক্তি, সমাজ ও জাতি গঠন করার মধ্যেই নিহিত রয়েছে মানব জাতির সার্বিক কল্যাণ।

এ পর্যন্ত অনেক ভাষায় এর অনুবাদ হয়েছে। বাংলা ভাষায়ও এর বেশ কিছু অনুবাদ রয়েছে। তারপরও আধুনিক শিক্ষিতজনদের চাহিদা ও দাবির প্রতি লক্ষ্য রেখে আধুনিক প্রকাশনী এ মহান উদ্যোগ গ্রহণ করেছে। এক্ষেত্রে গ্রন্থের কলেবর বৃদ্ধির প্রতি লক্ষ্য না করে পাঠকদের জন্য যাতে সহজবোধ্য হয় সেদিকে লক্ষ্য রাখা হয়েছে। অনুবাদের ক্ষেত্রে পারিভাষিক পদ্ধতিকে অগ্রাধিকার দেয়া হয়েছে। প্রতিটি লাইনের অনুবাদ সে লাইনেই সীমিত রাখার যথাসাধ্য চেষ্টা করা হয়েছে। তাতে পারিভাষিক অনুবাদের বিশেষত্ব কোথাও কোথাও ক্ষুণ্ন হয়েছে। অতপর অন্দিত অংশের শব্দে শব্দে অর্থ প্রদান করা হয়েছে। এরপরেই সংক্ষিপ্ত কিছু টীকা সংযোজিত হয়েছে। প্রতিটি রুক্'র শেষে সংশ্লিষ্ট রুক্'র শিক্ষণীয় বিষয়গুলো উল্লেখ করা হয়েছে।

পৃথিবীর বিভিন্ন ভাষায় কুরআন মাজীদের অনেক ব্যাপক বিস্তৃত তাফসীর রয়েছে। এসব তাফসীর প্রস্তের কিছু কিছু বাংলা ভাষায়ও অনুদিত হয়েছে। তবে আমাদের এ সংকলনের পদ্ধতি অনুযায়ী ইতিপূর্বে কেউ উদ্যোগ গ্রহণ করেছেন বলে আমাদের জানা নেই। ওলামায়ে কেরামের জন্য সহায়ক অনেক তাফসীর গ্রন্থ রয়েছে। আমরা আধুনিক শিক্ষিত ও সাধারণ পাঠকদেরকে সামনে রেখেই এ ধরনের অনুবাদ-সংকলন প্রকাশের উদ্যোগ নিয়েছি। এ ধরনের অনুবাদের মাধ্যমেই তাঁরা বেশী উপকৃত হবেন বলে আমাদের বিশ্বাস। কুরআন মাজীদকে গণমানুষের জন্য অবাধ-উন্যুক্ত করে দেয়াই আমাদের লক্ষ্য। কুরআন মাজীদের এ অনুবাদ-সংকলনে নিম্নে উল্লেখিত তাফসীর ও অনুবাদ গ্রন্থসমূহের সাহায্য নেয়া হয়েছে ঃ (১) আল কুরআনুল কারীম—ইসলামিক ফাউণ্ডেশন; (২) মাআরেফুল কুরুআন; (৬) তালখীস তাফহীমূল কুরআন; (৪) তাদাব্রেরে কুরআন; (৫) লুগাতুল কুরুআন; (৬) মিসবাহুল লুগাত।



ি কুরআন মাজীদের এ অনন্য অনুবাদ-সংকলনটির পাণ্ড্লিপি প্রস্তুত করেছেন জনার্বী মাওলানা মুহাম্মদ হাবিবুর রহমান।

এ সংকলনের নবম খণ্ডের প্রকাশ লগ্নে এর সংকলক, সহায়ক গ্রন্থসমূহের প্রণেতা ও প্রকাশক এবং অত্র সংকলনের প্রকাশনার কাজেনিয়োজিত সর্বস্তরের সহযোগীদের জন্য আল্লাহ্র দরবারে উত্তম প্রতিদানের প্রার্থনা জানাচ্ছি।

পরিশেষে যে কথাটি না বললেই নয় তা হলো, মানুষ ভুল-ক্রুটির উর্ধে নয়। আমাদের এ অনন্য দুরূহ কর্মে কোথাও যদি কোনো ভুল-ক্রুটি সম্মানিত পাঠকবৃন্দের দৃষ্টিগোচর হয়, তাহলে তা অনুগ্রহ করে আমাদেরকে অবহিত করার জন্য বিনীত অনুরোধ রইলো।

আল্লাহ তা'আলা আমাদের এ দীনী খিদমতকে কবুল করুন এবং মানবজাতিকে আল কুরআনের আলোয় আলোকিত করুন। আমীন।

> বিনীত —প্রকাশক

| ,                        |                                         |
|--------------------------|-----------------------------------------|
| স্চিপত                   |                                         |
|                          | <b>शृ</b> ष्ठी                          |
| ১. স্রা আশ ভ'আরা         | 77                                      |
| ১ রুকৃ'                  | ~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~  |
| ২ রুকৃ'                  | <b>&gt;</b> b                           |
| ৩ রুক্'                  |                                         |
| ৪ রুকৃ'                  | <b>૭</b> ৬                              |
| ৫ রুক্'                  | 8 <b>২</b>                              |
| ৬ রুক্'                  | ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••• |
| ৭ রুক্'                  | <b>৬৩</b>                               |
| ৮ রুক্'                  |                                         |
| ৯ রুকৃ'                  | ;                                       |
| ১০ রুক্'                 |                                         |
| ১১ রুক্'                 | ৮ <b>৭</b>                              |
| ২. সুরা আন নাম্ <b>ল</b> | eo¿                                     |
| ১ রুকৃ'                  |                                         |
| ২ কুকৃ'                  |                                         |
| ৩ রুকু'                  |                                         |
| ८ कर्क्'                 |                                         |
| ে ৰুক্'                  | <b>38</b> 9                             |
| ৬ ৰুক্'                  |                                         |
| ৭ রুকৃ'                  |                                         |
|                          |                                         |
| ৩. সূরা আল কাসাস<br>'    |                                         |
| ১ ৰুক্'                  |                                         |
| ২ রুকৃ'                  | •                                       |
| ৩ রুকু'<br>১ —'          |                                         |
| 8 রুকৃ'<br>'             |                                         |
| ৫ কক্'                   | . 190                                   |
| ৬ কক্'                   |                                         |
| ৭ কুক'                   | <b>২</b> ২৪                             |

| দি কুক্' | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·          | ২৩৩         |
|----------|------------------------------------------------|-------------|
| ৯ রুকৃ'  |                                                | <b>२</b> ८५ |
| 8. সূরা  | আল 'আনকাবৃত                                    | ২৪৭         |
| ১ রুকৃ'  |                                                | ২৪৯         |
| ২ রুকৃ'  |                                                | ২৬১         |
| ৩ রুকৃ'  |                                                | ২৬৮         |
| ৪ রুকৃ'  |                                                | २१७         |
| ৫ ऋक्'   |                                                | ২৮৭         |
| ৬ রুকৃ'  |                                                | ২৯৭         |
| ৭ রুকৃ'  | <u>,                                      </u> | <b>908</b>  |
| ৫. সূরা  | আর রুম                                         | ৫০৩         |
| ১ রুকৃ'  |                                                | <i>0</i> 22 |
| ২ রুকৃ'  |                                                | <b>८८</b> ७ |
| ৩ রুকৃ'  |                                                | ৩২৬         |
| ৪ রুক্'  |                                                | <u>৩৩</u> 8 |
| ৫ রুকৃ'  | ;                                              | ৩৪৬         |
| ৬ রুকৃ'  |                                                | ৩৫৫         |
|          |                                                |             |

#### স্রা আশ শু'আরা-মা**কী** আয়াত ৪ ২২৭ রুকু' ৪ ১১

#### নামকরণ

এ সূরার নামকরণ করা হয়েছে সূরার ২২৪ আয়াতে উল্লিখিত 'আশ শু'আরা' শব্দ দিয়ে।

#### নাথিলের সময়কাল

রাসূলুল্লাহ (স)-এর মাকী জীবনের মাঝামাঝি এ সূরা নাযিল হয়েছে। হযরত ইবনে আব্বাস (রা) বর্ণনা করেছেন যে, প্রথমত সূরা ত্বা-হা নাযিল হয়, তারপর সূরা আল-ওয়াকিয়া এবং তারপরেই সূরা আল-ও'আরা নাযিল হয়। আর সূরা ত্বা-হা নাযিল হয়েছে হযরত উমর (রা)-এর ইসলাম গ্রহণের আগে।-(রহুল মা'আনী)

#### আলোচ্য বিষয়

রাস্পুলাহ (স)-এর দাওয়াত ও তাবলীগের মুকাবিলায় মঞ্চার কাফিররা যেসব অজুহাতআপত্তি তুলে দীনের দাওয়াতকে অস্বীকার ও প্রত্যাব্যান করে আসছিল সেসব বিষয়
এ স্রায় আলোচনা করা হয়েছে। তারা কখনো বলতো, 'তুমিতো আমাদেরকে কোনো
চিহ্ন দেখালে না, আমরা কি করে তোমাকে নবী বলে মানবো। আবার কখনো তাঁকে
কবি ও গণক আখ্যা দিয়ে তাঁর দাওয়াতকে কথার মারপ্যাঁচে উড়িয়ে দিতে চাইতো।
আবার কখনো তাঁকে ও তাঁর অনুসারীদেরকৈ গুরুত্বীন করে দেয়ার জন্য বলতো য়ে,
কয়েকজন মূর্খ ও কাঁচাবৃদ্ধির যুবক এবং কতিপয় গোলাম ও নিয়শ্রেণীর লোক তাঁর
অনুসারী হয়েছে। এটা যদি মূলতই কোনো গুরুত্বপূর্ণ শিক্ষা-সংস্কারের বিষয় হতো,
তাহলে সমাজের শিক্ষিত, সম্পদশালী, জ্ঞানী-গুণী ও নেতৃস্থানীয় লোকেরা তাগ্রহণ করে
নিত। কিন্তু রাস্পুলাহ (স) তো তাদেরকে অত্যন্ত বলিষ্ঠ যুক্তি সহকারে তাদের কুফরী
ও শির্কী নীতি-বিশ্বাসের ভ্রান্তি এবং তাওহীদ ও রিসালাতের সত্যতা সম্পর্কে সাধ্যমত
ব্ঝাতে চেষ্টা করেছেন। কিন্তু তারা তাঁকে অস্বীকার করার নিত্য-নতুন ফন্দি-ফিকির
আবিষ্কার করে বিরোধিতা করতেই থাকলো। এটা রাস্পুল্লাহ (স)-এর কাছে অত্যন্ত
মনোবেদনার কারণ হয়ে দাঁড়িয়েছিল।

এমন একটি পরিস্থিতিতে এ স্রাটি নাথিল হয়েছে। আল্লাহ তা'আলা তাঁর রাস্লকে সম্বোধন করে বলেন যে, এরা ঈমান আনে না বলে কি আপনি জীবন দিয়ে দেবেন ? এদের ঈমান আনাতো কোনো নিদর্শন দেখার ওপর নির্ভরশীল নয়, বরং এরা হঠকারী। এরা বুঝেও না বুঝার ভান করে।

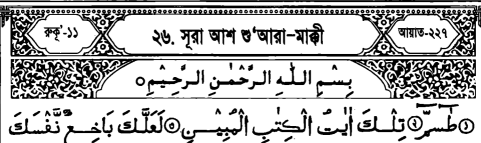
এরা যে নিদর্শনের জন্য অপেক্ষায় আছে তা যখন এসে যাবে, তখন তারা বুঝতে পারবে যে, তাদেরকে যে সম্পর্কে দাওয়াত দেয়া হচ্ছে তা একেবারেই সঠিক ও সত্য। ু

অতপর দশম রুকৃ' পর্যন্ত ধারাবাহিকভাবে নিম্নোক্ত বিষয়গুলো আলোচনা করা হয়েছেঁই যে, যারা প্রকৃত সত্য উদ্ধারে আগ্রহী তাদের জন্য দুনিয়ার সর্ব জায়গায় সত্যের নিদর্শন ছড়িয়ে আছে। প্রত্যেকটি মানুষ তার নিজ দেহ-অবয়ব, তার পরিবেশ-প্রতিবেশ, মাথার ওপর নীল আসমান, চাঁদ-সুরুজ ও তারকারাজী—এসব নিদর্শন দেখেই সত্যকে চিনেনিতে পারে। কিন্তু যাদের স্বভাবে হঠকারিতা রয়েছে, তারা কোনো নিদর্শন দেখেই ঈমান আনার লোক নয়; যতক্ষণ না তাদের ওপর আসমানী আযাব এসে যায়। ইতিহাসে এমনি সাতটি জাতি সম্পর্কে আলোচনা করা হয়েছে। মক্কার কাফিররা যে ধরনের হঠকারিতা দেখিয়ে চলছিল, উল্লিখিত সাতটি জাতিও সেখানে একই নীতি অবলম্বন করেছিল। সেই ঐতিহাসিক বর্ণনার মাধ্যমে কয়েকটি বিষয় সুম্পষ্টভাবে ফুটিয়ে তোলা হয়েছে।

- ১. দুনিয়াতে দু' ধরনের নিদর্শন দেখা যায়। এক প্রকার নিদর্শন সারা দুনিয়ার সৃষ্টিরাজীর মধ্যে ছড়িয়ে আছে। যেসব নিদর্শন দেখে প্রত্যেক জ্ঞানী ও বুদ্ধিমান ব্যক্তি নবীদের দাওয়াতের সত্যতা সম্পর্কে চিন্তা-গবেষণা করতে পারে। আরেক ধরনের নিদর্শন যা ফিরজাউন ও তার কাওম দেখেছে, নূহ (আ)-এর কাওম দেখেছে। আর দেখেছে আদ, সামৃদ, কাওমে লৃত প্রমুখ জাতিসমূহ। এখন মক্কার কাফিররা এ দু' ধরনের নিদর্শনের মধ্যে কোনু নিদর্শন দেখতে চায় তা তাদেরকে সিদ্ধান্ত নিতে হবে।
- ২. সকল যুগেই নবীদের দাওয়াতের মূলকথা ও দাওয়াতের ধরন একই ছিল। আর বিরোধিদের ঈমান না আনার জন্য অবলম্বিত বাহানার রূপও ছিল এক। পরিণামে তাদের পরিণতিও একই হয়েছে। প্রত্যেক যুগেই নবী-রাসূলদের শিক্ষা একই ছিল। তাঁদের চরিত্র ও নীতি-নৈতিকতার রং-ও এক ছিল। বিরোধিদের অস্বীকৃতির মুকাবিলায় প্রদন্ত তাদের যুক্তিগুলো একই ধরনের ছিল। তাঁদের প্রতি আল্লাহর রহমতের প্রতিফলন ছিল একই রকম। অতএব মক্কার কাফিররা নিজেরাই নিজেদের ছবি মিলিয়ে দেখতে পারে—কাদের সাথে তাদের মিল খায়।

এ ছাড়া বারবার যে বিষয়টি আবৃত্তি করা হয়েছে তা হলো—আল্লাহ তা'আলা যেমন অজ্বেয় শক্তি, পরাক্রম ও ক্ষমতার অধিকারী তেমনি তিনি পরম দয়ালু। ইতিহাসে তাঁর ক্রোধের উদাহরপ রয়েছে, তেমনি তাঁর রহমতের উদাহরণও রয়েছে। এখন মানুষকে সিদ্ধান্ত নিতে হবে—তারা নিজেদেরকে আল্লাহর রহমতের যোগ্য বানাতে চায়, না ক্রোধের যোগ্য বানাতে চায় ?

অবশেষে শেষ রুকু'তে বলা হয়েছে যে, তোমরা নিদর্শনই যদি দেখতে চাও, তাহলে ধ্বংসপ্রাপ্ত জাতিসমূহ যেসব নিদর্শন দেখেছিল সেগুলো দেখতে চাও কেন ? তোমাদের সামনে উজ্জ্বল নিদর্শন কুরআন রয়েছে। তোমাদের সামনে রয়েছে সর্বোত্তম মানুষ মুহাম্মদ (স), রয়েছে তাঁর সাথী সহচরগণ, যারা তাঁর শিক্ষার আলোয় আলোকিত। এসব নিদর্শন কি তোমাদের অন্তর সমর্থন করে লা ? নিজেদের বিবেককে জিজ্ঞেস করে দেখো এতামরা যদি তোমাদের বিবেকের ডাকে সাড়া না দাও, তাহলে তোমরা অবশ্যই যালিম, অতএব তোমাদের জন্য যালিমদের পরিণতিই অপেক্ষা করছে।



১. ত্ম-সী-ন-মী-ম। ২. এগুলো সুস্পষ্ট কিতাবের আয়াত। ও. আপনি হয়তো মনের কটে আপনার নিজেকে বিনাশকারী হয়ে পড়বেন—

# الايكونوا مؤمنيس ال قشأ ننزل عليهر من السماء اينة الايكونوا مؤمنيس السماء اينة الايكونوس السماء اينة

তারা মু'মিন না হওয়ার কারণে<sup>র্থ</sup>। ৪. যদি আমি চাইতাম, আসমান থেকে তাদের উপর একটি নিদর্শন নাযিল করতাম

- ১. অর্থাৎ এ সূরার আয়াতগুলো এমন একটি কিতাবের আয়াত যে কিতাবের বক্তব্য সুস্পষ্ট ও দ্বার্থহীন। এ কিতাবের আদেশ-নিষেধ বুঝার জন্য তেমন বেগ পেতে হয় না। কোন্টা সত্য আর কোন্টা মিথ্যা এ কিতাবের দ্বারা তা সহজেই বুঝা যায়। কি গ্রহণ করতে হবে, আর কি ত্যাগ করতে হবে তা এ কিতাব থেকে জানা যায়নি—এমন কথা বলার কোনো অবকাশ নেই।

এর আরো একটি অর্থ হতে পারে। তাহলো, আল কুরআন যে আল্লাহর কিতাব তা সুস্পষ্ট ও সকলের নিকট জানা আছে। এ কিতাবের ভাষা, বিষয়বস্থু, এর উপস্থাপিত সত্য এবং নাযিলের অবস্থা থেকে এটা মহান আল্লাহর কিতাব তা স্পষ্ট হয়ে গেছে। এ দিকে এর প্রত্যেকটি বাক্য এক একটি মু'জিযাস্বরূপ। কেউ তার বৃদ্ধি-বিবেক ব্যবহার করলে মুহামাদ (স)-এর নবুওয়াতে বিশ্বাস করার জন্য সুস্পষ্ট কিতাবের আয়াত-ই তাকে নিশ্বিস্ত করতে সক্ষম।

মক্কার কাফিররা রাসূলুল্লাহ (স)-এর কাছে যে মু'জিযা দাবি করে আসছিল, এ কিতাব তাদের সে দাবি পূরণ করতে সম্পূর্ণরূপে সক্ষম। তারা যে মুহাম্মাদ (স)-কে গণক বা কবি বলে দোষারোপ করে তা যে সঠিক নয় তা এ কিতাবের শিক্ষা থেকে প্রমাণিত হয়ে যায়। কেননা গণক বা কবির শিক্ষা কখনো এমন হতে পারে না।

#### فَظُلُتُ اَعْنَاقُهُمُ لَهَا خُضِعِينَ ﴿ وَمَا يَا تِيهُمْ مِنْ ذِكُو مِنَ الرَّحْمِي مُحَلَّ فِ करन ठात (निमर्गततत) প্রতি তাদের ঘাড়সমূহ বিনত হয়ে পড়তো°। ৫. আর তাদের কাছে দয়াময়ের তরফ থেকে এমন কোনো নতুন উপদেশ আসে না

قَطْلُتُ - কলে হয়ে পড়তো ; أعْنَاقُهُمْ ; তাদের ঘাড়সমূহ ; তাদের ঘাড়সমূহ ; اعناق+هم)-مَا يَاتِيهُمْ ; আর ; ক্রিনত । وَ وَاللَّهُ - তাদের প্রতি : مَا ياتى +هم)-مَا يَاتِيهُمْ ; আর ; ক্রিক্রি - مَنْ ذَكْرُ ; দিয়াময়ের ; তরফ থেকে - مِنْ ذَكْرُ ; ক্রিক - مُحْدَث - ক্রিক ;

২. 'বাখিউন' শব্দটি 'বাখ্উন' থেকে উদ্ভূত। এর অর্থ পশু যবেহ করার সময় ঘাড়ের শেষ সীমা পর্যন্ত পৌছে যাওয়া। এখানে অর্থ হলো নিজেকে কষ্টের মধ্যে ফেলা। অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলা তাঁর নবীকে উদ্দেশ্য করে ইরশাদ করছেন যে, হে নবী! আপনি আপনার স্বজাতির কুফর ও ইসলাম-বিমুখতা দেখে দুঃখ ও বেদনায় আত্মঘাতি হবেন না।

কুরআন মাজীদের বিভিন্ন স্থানে আল্লাহ তা'আলা রাস্লুল্লাহ (স)-কে সম্বোধন করে এ ধরনের কথা বলেছেন। সূরা আল-কাহ্ফের ৬ আয়াতে বলা হয়েছে—"এরা (কাফিররা) এ শিক্ষার প্রতি ঈমান না আনলে সম্ভবত আপনি এদের পেছনে ঘুরতে ঘুরতে এবং আক্ষেপ করতে করতে নিজেকে শেষ করে দেবেন।"

সূরা ফাতির-এর ৮ আয়াতে বলা হয়েছে—"অতএব তাদের ব্যাপারে আক্ষেপ করে আপনার জীবন যেন ধ্বংস না হয়। তারা যা করে আল্লাহ তা জানেন।"

এ থেকে আন্দাজ করা যায় যে, নিজ কাওমের পথভ্রষ্টতা, নৈতিক অবক্ষয় ও হঠকারিতা দূর করার জন্য তার সকল প্রচেষ্টার বিরোধিতা দেখে রাস্লুল্লাহ (স) কেমন হৃদয়-বিদারক ও কষ্টকর অবস্থায় তাঁর দিন-রাত অতিবাহিত করতেন।

৩. অর্থাৎ মানুষকে ঈমান আনতে বাধ্য করার জন্য এমন কোনো নিদর্শন নাযিল করা মোটেই আল্লাহর পক্ষে কঠিন নয়। কিন্তু আল্লাহ তা চান না। তিনি চান যে, মানুষ তার নিজ সন্তার মধ্যে এবং দুনিয়ার সর্বত্র যেসব নিদর্শন ছড়িয়ে-ছিটিয়ে রয়েছে সেগুলো দেখে নিজ ইচ্ছা ও আগ্রহে ঈমান আনুক। তারা জেনে-বুঝে মিধ্যাকে পরিত্যাগ করে সত্যকে গ্রহণ করুক। এজন্য তিনি মানুষকে ইচ্ছা ও সংকল্পের স্বাধীনতা দিয়েছেন। এজন্যই তিনি মানুষকে সঠিক-বেঠিক যে পথেই যেতে চায় সে পথে চলার স্বাধীনতা দিয়েছেন। এজন্য তিনি মানুষের মধ্যে ভাল-মন্দ উভয় প্রবণতা সৃষ্টি করে দিয়েছেন। অল্লীলতা ও আল্লাহ ভীরুতা উভয় পথই তার সামনে খুলে দিয়েছেন। শয়তানকে পথভ্রষ্ট করার স্বাধীনতা দিয়েছেন। অপরদিকে সঠিক পথ দেখাবার জন্য নবী-রাসূল ও কিতাব দান করেছেন। সে চাইলে কুফরী ও ফাসেকীর পথ বেছে নিতে পারে, আবার চাইলে ঈমান ও আনুগত্যের পথ অবলম্বন করতে পারে। আল্লাহ যদি চাইতেন তাহলে মানুষকে ফেরেশতাদের মতো এমন উপাদান দিয়ে সৃষ্টি করতে পারতেন যাতে তারা ঈমান ও আনুগত্য করতে বাধ্য থাকতো। নাফরমানী করার কোনো ক্ষমতাই তাদের থাকতো না। এমন হলে তো আর পরীক্ষার

# ِّ إِلَّا كَانُـوْا عَنْـهُ مُعْرِضِيْــنَ۞فَقَـنْ كَنَّابُـوْا فَسَيَـاْ تِيْهِمْ اَنْبِـوُّا

যার প্রত্যাখ্যানকারী তারা হয় না। ৬. তারা তো মিথ্যা সাব্যস্ত করেছে, অতএব শীঘ্রই তাদের কাছে এসে পড়বে প্রকৃত খবর

مَا كَانُـوْا بِـه يَسْتَهُزُّونَ ۞ أُولَمْ يَرُوا إِلَى الْأَرْضِ كُمْ اَنْبَتْنَا فِيهَا या निय़ তারা ঠাট্টা-বিদ্দেপ করতো<sup>8</sup>। ৭. তারা কি যমীনের প্রতি লক্ষ করে না যে,
আমি তাতে কতইনা উৎপন্ন করেছি

فَعَدْ كَذَبُواْ ﴿ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللللّٰهِ الللّٰهِ اللللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللللّٰهِ الللّٰهِ اللللللّٰ الللل

উদ্দেশ্যই ব্যর্থ হয়ে যেতো। বাধ্যতামূলক ঈমানই যদি উদ্দেশ্য হতো, তাহলে নিদর্শনের কোনো প্রয়োজনই থাকতো না।

কুরআন মাজীদের বিভিন্ন স্থানে এ সত্যটির প্রতিই ইংগীত করা হয়েছে। সূরা ইউনুসের ৯৯ আয়াতে বলা হয়েছেঃ

"আপনার প্রতিপালক যদি চাইতেন, তাহলে দুনিয়ার সকল মানুষ ঈমান জার্নতো, এখন আপনি কি মানুষদেরকে ঈমান আনতে বাধ্য করবেন ?"

সূরা হুদ-এর ১১৮ ও ১১৯ আয়াতে বলা হয়েছে ঃ

"আপনার প্রতিপালক যদি চাইতেন সকল মানুষকে একই উন্মতে পরিণত করে দিতে পারতেন; তারা তো ভিন্ন ভিন্ন পথেই চলতে থাকবে এবং তারাই পথভ্রষ্ট হবে না, যাদের প্রতি রয়েছে আপনার প্রতিপালকের দয়া; আর এজন্যই তিনি তাদেরকে সৃষ্টি করেছেন।"

8. অর্থাৎ তাদের অবস্থা যখন এমন যে, দয়াময় আল্লাহর পক্ষ থেকে যেকোনো নসীহত-ই তাদের কাছে আসুক না কেন, তারা তা প্রত্যাখ্যান করে এবং প্রকাশ্যভাবে মিথ্যা সাব্যস্ত করে। অধিকস্তু তা নিয়ে ঠাট্টা-বিদ্ধাপ করে। এমতাবস্থায় তাদেরকে তাদের অণ্ডভ পরিণাম কয়েকভাবে দেখিয়ে দেয়া যেতে পারে—

এক ঃ দুনিয়ায় যে সত্যের প্রতি তারা ঠাট্টা-বিদ্রূপ করছে, তাকে তাদের বাধা-বিপত্তি উপেক্ষা করে বিজয়ী করে দেয়া যেতে পারে।

### مِنْ كُلِّ زَوْجٍ كَرِيرِ® إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَا يَدَّ وَمَاكَانَ أَكْثُرُهُمْ مُّوْمِنِيْنَ ٥

প্রত্যেক প্রকারের উত্তম উদ্ভিদ। ৮. নিন্চয়ই এতে রয়েছে অকাট্য নিদর্শন<sup>৫</sup> কিন্তু তাদের অধিকাংশই মু'মিন ছিলো না।

#### ٥ وَإِنَّ رَبُّكَ لَهُو الْعَزِيْزُ الرَّحِيرُ أَ

৯. আর অবশ্যই আপনার প্রতিপালক তিনি পরাক্রমশালী, পরম দয়ালু ।<sup>৬</sup>

وَنَ الْكَ وَ الْمَالَةِ الْمَالَةِ - প্রকারের وَ الْمَالَةِ - উত্তম الْهَ الْمَالَةِ - مَنْ كُلِ مَ الْكَثَرُ وَ جَ ﴿ وَالْمَالَةِ جَالَةُ مَا كُلُ اللّهِ - مُرَاكَةً ﴿ الْكَثَرُ وَ مَالْمَالُةُ وَ الْمَالَةِ مَا كَانَ ﴾ - الْكُثرُ وَالْمَالَةِ مَا الْمَالِقِينَ ﴾ - الْكُثرُ وَالْمَالَةِ مَالَةً وَالْمَالَةِ مَالْمَالُهُو ﴾ - ما الْمَالِقُونُ وَالْمَالَةُ مَا الْمَالِقُونُ وَالْمَالِقُونُ وَالْمَالُونُ وَالْمُونُ وَالْمَالُونُ وَالْمَالُونُ وَالْمَالُونُ وَالْمَالُونُ وَالْمَالُونُ وَالْمَالُونُ وَالْمُونُ وَالْمَالُونُ وَالْمَالُونُ وَالْمَالُونُ وَالْمَالُونُ وَالْمَالُونُ وَالْمَالُونُ وَالْمَالُونُ وَالْمِنْ وَالْمَالُونُ وَالْمَالُونُ وَالْمُونُ وَالْمُونُ وَالْمُونُ وَالْمُونُ وَالْمُونُ وَالْمَالُونُ وَالْمُعُلِقُونُ وَالْمُونُ وَالْمُونُ وَالْمُونُ وَالْمَالُونُ وَالْمُؤْلِقُونُ وَالْمُونُ وَالْمُونُ وَالْمُونُ وَالْمُونُ وَالْمُونُ وَالْمُعُلِينُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُؤْلِقُونُ وَالْمُونُ وَالْمُونُ وَالْمُؤْلِقُونُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُؤْلِقُونُ وَالْمُؤْلِقُونُ وَالْمُونُ وَالْمُؤْلِقُونُ وَالْمُؤْلِقُونُ وَالْمُؤْلِقُونُ وَالْمُؤْلِقُونُ وَالْمُؤْلِقُونُ وَالْمُؤْلِقُونُ وَالْمُؤْلِقُونُ وَالْمُلْمُؤْلِقُونُ وَالْمُؤْلِقُونُ وَالْمُعُلِقُونُ وَالْمُؤْلِقُونُ وَالْمُؤْلِقُونُ وَالْمُؤْلِقُونُ وَالْمُؤْلِقُونُ وَالْمُؤْلِقُ وَالْمُؤْلِقُ وَالْمُلِمُ وَالْمُؤْلِقُونُ وَالْمُؤْلِقُلُونُ وَالْمُؤْلِقُونُ وَالْمُؤْلِقُونُ وَالْمُؤْلِمُ وَالْمُؤْلِقُلُونُ وَالْمُؤْلِقُ وَالْمُ

দুই ঃ তাদের ওপর একটি যন্ত্রণাদায়ক আযাব নাযিল করে অতীতের জাতিসমূহের মতো ধ্বংস করে দেয়া যেতে পারে।

তিন ঃ দুনিয়ার জীবনের কয়েকটি বছর তারা তাদের ভ্রান্ত ধারণায় ডুবে থেকে যখন মৃত্যুবরণ করবে, তখন তারা বুঝতে পারবে যে, তারা মিথ্যার ওপর ছিল এবং সারা জীবন যেটাকে তারা ঠাটা-বিদ্রূপ করেছে সেটাই ছিল সত্য। তখন যে কঠিন হতাশায় তারা ভূগবে সেজন্য তাদেরকে তাদের অবস্থায় ছেড়ে দেয়া যেতে পারে।

যেভাবেই হোক তারা অবশ্যই একদিন প্রকৃত অবস্থা জানতে পারবে।

- ৫. অর্থাৎ তারা যদি যমীনে উৎপাদিত বিভিন্ন প্রকারের উদ্ভিদ, ফল-ফসল, রকমারী গাছ-পালা ও এগুলোর উৎপাদন পদ্ধতি, এগুলোর রকমারী বৈশিষ্ট্য ইত্যাদি সম্পর্কে চিন্তা-ফিকির করতো তাহলে তারা অবশ্যই বুঝতে পারতো যে, অবশ্যই এগুলো আল্লাহর একক অন্তিত্বের প্রমাণ বহন করছে। এসব নিদর্শন থাকতে আবার এমন কোন্ ধরনের মু'জিযার প্রয়োজন, যা না দেখলে মানুষ তাওহীদের সত্যতায় বিশ্বাস করতে পারে না ?
- ৬. অর্থাৎ তিনি এমনই পরাক্রমশালী ও শক্তিমান যে, তিনি যদি কোনো কাওমকে শান্তি দিতে চান তাহলে মুহূর্তের মধ্যেই ধ্বংস করে দিতে পারেন, এটাকে প্রতিরোধ করার মতো কোনো শক্তি নেই। কিন্তু শান্তি দেয়ার ব্যাপারে তিনি কখনো তাড়াহুড়া করেন না। এটা হলো মানুষের প্রতি তাঁর দয়া-অনুগ্রহের বহিপ্রকাশ। তিনি বছরের পর বছর এমনকি শতান্দীর পর শতান্দীকাল ধরে সুযোগ দিতে থাকেন। যাতে করে তারা চিন্তা করে, বুঝে শুনে নিজেদেরকে শুধরে নিতে পারে। সারা জীবনের সকল নাফরমানী একটি মাত্র যথার্থ তাওবার মাধ্যমে মাফ করে দেয়ার জন্য তিনি তৈরী থাকেন।

#### (১ম রুকৃ' (১-৯ আয়াত)-এর শিক্ষা

- ১. মানব জাতির দুনিয়ার জীবন এবং দুনিয়া থেকে ইন্তেকানের পরবর্তী জীবনের শান্তি ও নিরাপন্তার সুস্পষ্ট বিধি-বিধান সম্বলিত আসমানী কিতাব আল কুরআন। উভয় জীবনে শান্তি ও নিরাপন্তার জন্য বিকল্প কোনো বিধান নেই।
- ২. কিয়ামত তথা মহাপ্রলয় পর্যন্ত দুনিয়ার মানুষকে এ কিতাবের বিধান-ই অনুসরণ করতে হবে। সুতরাং মুসলিম উন্মাহকে মানুষের কাছে এ কিতাবের দাওয়ান্ত পৌঁছানোর দায়িত্ব পালন করতে হবে।
- ৩. যেহেতু দুনিয়াতে আর কোনো নবী আসবেন না, তাই এ কিতাবের দাওয়াত পৌছানোর দায়িত্ব তিনি মুসদিম উত্থাহর ওপর দিয়ে গেছেন। এ দায়িত্ব পাদন না করলে আখিরাতে জবাবদিহি করতে হবে।
- 8. আমাদের প্রিয়নবী (স) নিজের জীবন বিপন্ন করে এ কিতাবের দাওয়ান্ত মানুষের নিকট পৌছিয়েছেন, এমনকি যেসব কাঞ্চির সম্পর্কে ওহীর মাধ্যমে জানা গেল যে, যাদের ভাগ্যে ঈমাদ নেই তাদের নিকটও সমভাবে ঈমানের দাওয়াত দিয়েই গেছেন। সুতরাং আমাদেরকেও সকল মানুষের নিকট এ কিতাবের দাওয়াত পৌছাতে হবে।
- ৫. আল্লাহ তা'আলা যদি চাইতেন, মানুষের হঠকারিতার জন্য যেকোনো মুহুর্তে আসমানী গযব
   দিয়ে মানুষকে ধ্বংস করে দিতে পারতেন ; কিন্তু তিনি মানুষকে সংশোধনের সুযোগ দিয়ে রেখেছেন।
- ৬. যেসব মানুষ আল্লাহর বিধানের প্রতি বিরূপ ধারণা পোষণ করে এবং এসব বিধান সভার্কে বিভিন্ন ওযর-আপত্তি উত্থাপন করে তারা নিঃসন্দেহে কাফিরদের অনুরূপ আচরণই করে। সুভরাং আল্লাহর বিধান সম্পর্কে কোনো প্রকার ওষর-আপত্তি ভোলা যাবে না।
- ৮. আল্লাহর একক অন্তিত্ত্বের প্রমাণ তো যমীনের সর্বত্র ছড়িয়ে রয়েছে। মানুষের নিজের সৃষ্টি থেকে নিয়ে আল্লাহর অসংখ্য দৃশ্যমান সৃষ্টিরাজীর মধ্য দিয়েই আল্লাহকে চেনা সহজ্ঞ।
- ৯. আল্লাহ তা'আলা পরাক্রমশালী। তিনি বাতিল শক্তিকে যেকোনো মুহূর্তে পাকড়াও করতে পারেন—এটা দৃঢ়ভাবে বিশ্বাস রাখতে হবে।
- ১০. আল্লাহ তা'আলা পরম দয়ালু। তিনি যে কোনো অপরাধীকে—যতবড় অপরাধই সে কব্লক না কেন, অনুতপ্ত হয়ে যথার্থরূপে তাওবা করলে তিনি ক্ষমা করে দেন।

#### স্রা হিসেবে রুক্'-২ পারা হিসেবে রুক্'-৬ আয়াত সংখ্যা-২৪

#### @وَإِذْ نَادَى رَبُّكَ مُوْسَى أَنِ اثْتِ الْقَوْ ٱلظَّلِمِيْنَ ﴿ قَوْا أَفِرْعَوْنَ ﴿

১০. আর (শ্বরণীয়) আপনার প্রতিপালক যখন মৃসাকে ডেকে বললেন, <sup>৭</sup> 'তুমি যালিম কওমের কাছে যাও'। ১১. কওমে ফিরআউনের নিকট<sup>৮</sup> ;

ூ - আর ( येतगी श ) ; أنا- যখন ; نادی - ডেকে বললেন ; رب + ك) - رب - ك) - আপনার প্রতিপালক ; ال - মূর্সাকে ; نا- যে ; القَوْمُ ; কাছে بالقَوْمُ - মূর্সাকে ; نا- যে بالقَوْمُ - কাছে بالقَلْمِيْنَ : यानिম । نظلميْنَ - কাছে بالظلميْنَ - কাছ

৭. এখানে মূসা (আ) ও ফিরআউনের মধ্যকার সংঘটিত ঘটনা তিনটি লক্ষ্যকে সামনে রেখে বর্ণনা করা হয়েছে।

প্রথমত, একথা বুঝানো যে, হযরত মূসার সামাজিক অবস্থান ও ফিরআউনের সামাজিক অবস্থানের মধ্যে ছিল বিরাট পার্থক্য। সে তুলনায় মূহাম্মাদ (স) ও কুরাইশদের মধ্যে সামাজিক মর্যাদার দিক থেকে কোনো পার্থক্যতো ছিল না, বরং রাসূলুল্লাহ (স)-ও কুরাইশ বংশের লোকই ছিলেন। ফিরআউন ছিল তৎকালীন সমগ্র দুনিয়ার মধ্যে শক্তিশালী সাম্রাজ্যের বাদশাহ, আর মূসা (আ) ছিলেন একটি দাস জাতির লোক। তাছাড়া মূসা (আ) শৈশবে ফিরআউনের ঘরেই লালিত-পালিত হয়েছিলেন এবং ফিরআউনের গোত্রের একটি লোককে হত্যার অভিযোগে দশ বছর ফেরারী জীবন কাটানোর পর আবার সেই বাদশাহর দরবারেই দীনের দাওয়াত নিয়ে যাওয়ার নির্দেশ দেয়া হয়েছিল। ফিরআউন ও মূসা (আ)-এর মধ্যকার এত বেশী পার্থক্য থাকার পরও ফিরআউন মূসা (আ)-এর কোনো ক্ষতি করতে পারেনি। বরং ফিরআউন নিজেই লোক-লঙ্করসহ ধ্বংস হয়ে গিয়েছিল। এ ঘটনা বর্ণনার মাধ্যমে আল্লাহ তা'আলা কুরাইশ কাফিরদেরকে এ শিক্ষা দিতে চান যে, আল্লাহ যার সাহায্যকারী তার সাথে মুকাবিলা করে তারাও জয়ী হতে পারবে না। ফিরআউন যথন মূসা (আ)-এর সাথে জিততে পারেনি, তখন মূহাম্মাদ (স)-এর সাথে কুরাইশরাও জিততে পারবে না।

দ্বিতীয়ত, মৃসা (আ)-এর মাধ্যমে ফিরআউনকে এমন সব সুস্পষ্ট নিদর্শন দেখানো সন্ত্বেও ফিরআউন ও তার কাওমের লোকেরা ঈমান আনেনি। এতে প্রমাণ হয় যে, যারা ঈমান আনার তারা প্রকৃতিতে যেসব নিদর্শন ছড়িয়ে-ছিটিয়ে রয়েছে, তা দেখেই ঈমান গ্রহণ করে। কিন্তু যারা ঈমান আনার লোক নয়, তারা সুস্পষ্ট নিদর্শন দেখার পরও ঈমান আনে না। তারা জাতীয় ও বংশগত পার্থক্য, জাহেলী বিদ্বেষ ও স্বার্থের বশবর্তী হয়ে ঈমান থেকে দূরে সরে থাকে।

### أَلَا يَتَّقُونَ ۞ قَالَ رَبِّ إِنِّي ٱخَانُ أَنْ يُكَنِّ بُوْنِ۞ُو يَضِيْقُ مَنْ رِيْ

তারা কি ভয় করে না<sup>১</sup> ? ১২. তিনি (মৃসা) বললেন, 'হে আমার প্রতিপালক, আমি ভয় করছি যে, তারা আমাকে মিথ্যা সাব্যস্ত করবে। ১৩. এবং আমার মনও সংকুচিত হয়ে পড়ছে।

#### وَلا يَنْطَلِتُ لِسَانِي فَأَرْسِلِ إلى هُرُونَ®وَكَهُرُ عَلَّذَنْبُ فَأَخَافُ

আর আমার জিহবাও ভালোভাবে সঞ্চালিত হয় না, অতএব হারনের প্রতিও (ওহী) পাঠান<sup>১০</sup>। ১৪. <mark>আর আমার</mark> উপর তাদের একটি অভিযোগও আছে, তাই আমি ভয় করছি

- رَبُّ; কারা কি ভয় করে না [3] - قَالَ (الْهِ الْهُ الْمُ الْهُ الْمُ الْمُلْمُ الْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُلْمُ الْمُلْمُلْمُ الْمُلْمُلْمُ الْمُلْمُلْمُ الْمُلْمُلْمُ الْمُلْمُلْمُ الْمُلْمُلْمُ الْمُلْمُلِمُ الْمُلْمُلْمُلِمُ الْمُلْمُلْمُلْمُلْمُ الْمُلْمُلُمُ الْمُلْمُلُمُ الْمُلْمُلْمُ الْمُ

তৃতীয়ত, ফিরআউন যেমন মৃসা (আ)-এর সুস্পষ্ট মু'জিয়া দেখার পর ঈমান না এনে হঠকারিতা প্রদর্শন করার ফলে ধ্বংস হয়ে গেছে। তেমনি কুরাইশ কাফিররাও মুহাম্মাদ (স)-এর মু'জিয়াসমূহ দেখার পর ঈমান না এনে ধ্বংসের দিকে এগিয়ে যাচ্ছে।

- ৮. 'যালিম কাওম' দারা ফিরআউন সম্প্রদায়ের চরম অভ্যাচারী হওয়ার কথা প্রকাশ করা হয়েছে। যেন তাদের আসল পরিচয়ই 'যালিম কাওম' এবং পরে 'কাওমে ফিরআউন' বলে তার ব্যাখ্যা করে দেয়া হয়েছে।
- ৯. অর্থাৎ এ 'যালিম কাওম' নিজেদেরকে সর্বময় ক্ষমতার অধিকারী মনে করে বে-পরোয়া যুলম-নির্যাতন চালিয়ে যাচ্ছে। তারা একটুও ভাবছে না যে, উপরে এক আল্লাহ্ আছেন, এ কাজের জন্য তিনি জিজ্ঞেস করতে পারেন এ ভয় কি তাদের নেই ?
- ১০. হ্যরত মূসা (আ) প্রথমে রিসালাতের দায়িত্ব হার্মন (আ)-কে দেয়ার জন্য আবেদন করেছিলেন। কেননা তিনি বাকপটু ছিলেন না। অপরদিকে হার্মন (আ) ছিলেন বাকপটু এবং অনর্গল কথা বলার ক্ষমতা তাঁর ছিল। তাছাড়া মূসা (আ) একাকী ফিরআউনের নিকট যেতে ভয় পাচ্ছিলেন। কারণ তাঁর উপর ফিরআউনের বংশের এক লোককে হত্যা করার অভিযোগ ছিল। অতপর তিনি যখন বুঝতে পায়লেন যে, আল্লাহ তাঁকেই নবী হিসেবে নিযুক্ত করে ফিরআউনের নিকট পাঠাতে চান, তখন তিনি হার্মনকে নবী করে তাঁর সাহায্যকারী করে দেয়ার জন্য আবেদন করেন। এ সুরায় আল্লাহকে মূসা (আ) বলেন—"আপনি হার্মনের কাছে রিসালাত পাঠান।" সুরা 'ত্বা-হা'-তে তিনি আল্লাহকে বলেন—"আমার জন্য আমার পরিবার থেকে একজন সাহায্যকারী নিযুক্ত করে দিন, আমার ভাই হার্মনকে।"

#### أَنْ يَقْتُلُونِ هَ قَالَ كَلَّا ۚ فَاذْهَبَا بِالْيِتِنَا إِنَّا مَعُكُر مُّسْتَمِعُونَ ۞ فَأَتِياً

যে, তারা আমাকে হত্যা করবে<sup>১১</sup>। ১৫. তিনি (আল্লাহ) বলদেন— ক্ষ্বনা নয়, অতএব তোমরা উভয়ে আমার নিদর্শনসহ যাও.<sup>১২</sup> আমি তো তোমাদের সাথে আছি— শ্রবণকারী। ১৬. অতএব তোমরা উভয়ে যাও

### فِرْعُونَ فَقُولًا إِنَّا رَسُولُ رَبِّ الْعَلَمِينَ ﴿ أَنْ أَرْسِلْ مَعَنَا بَنِي إِسْرَاءِيلَ ٥

ফিরআউনের নিকট এবং বলো, "আমরা তো জগতসমূহের প্রতিপালকের রাস্ল। ১৭. অতএব তুমি বনী ইসরাঈলকে আমাদের সাথে যেতে দাও।"<sup>১৩</sup>

نا-رنا: والمعالمة والمعالمة المعالمة والمعالمة والمعا

সূরা আল-কাসাসে তিনি আল্লাহর কাছে আবেদন করেন— "আর আমার ভাই হান্ধন আমার চেয়ে বেশী বাকপটু, কাজেই আপনি তাকে সাহায্যকারী হিসেবে আমার সাথে পাঠিয়ে দিন, যাতে সে আমার সত্যতা প্রমাণ করে।"

এ থেকেই মনে হয় যে, সূরা ত্বা-হার এবং সূরা কাসাসের এ আবেদন দু'টো পরে করা হয়েছিল।

১১. ফিরআউনের গোত্রের এক লোক মৃসা (আ)-এর গোত্র বনী ইসরাঈলের এক লোকের সাথে লড়াই লাগে। এতে বনী ইসরাঈলের লোকটি হ্যরত মৃসার কাছে সাহায্য চায়। মৃসা (আ) ফিরআউনের গোত্রের লোকটিকে একটি ঘুষি মারে, ফলে লোকটি মারা যায়। এ ঘটনা ফিরআউনের সম্প্রদায় জানতে পেরে মৃসা (আ) থেকে প্রতিশোধ নেয়ার প্রস্তুতি গ্রহণ করে। মৃসা (আ) এটা জানতে পেরে মাদইয়ানের দিকে পালিয়ে যান এবং সেখানে আট-দশ বছর আত্মগোপন করার পর আত্মাহ তা আলা তাঁকে ফিরআউনের দরবারে দাওয়াত নিয়ে যাওয়ার নির্দেশ দেন—যেখানে তাঁর বিরুদ্ধে হত্যা মামলা ঝুলছে। মৃসা (আ) এ হত্যার ঘটনার কারণেই ফিরআউনের দরবারে যেতে ভয় পাছিলেন। তিনি ভয় করছিলেন যে, সেখানে গেলে ফিরআউন তাঁকে মেরে ফেলবে অথবা গ্রেফতার করে নির্যাতন করবে।

১২. 'নিদর্শন' দ্বারা 'লাঠি' ও 'আলোকোচ্ছ্রল হাত' বুঝানো হয়েছে।

#### ﴿ قَالَ الْرُنُ رَبِّكَ فِيْنَا وَلِيْلًا وَلَيْنًا وَلِيْنًا وَلَيْنَا مِنْ عُمْرِكَ سِنِيْسَ

১৮. সে (ফিরআউন) বললো— 'আমরা কি তোমাকে শিশু অবস্থায় আমাদের মধ্যে লালনপালন করিনি ?<sup>১৪</sup> আর তুমি তো আমাদের মধ্যে তোমার জীবনের অনেকটা বছর কাটিয়েছো।

﴿ وَفَعَلْتَ فَعَلْتَ الَّتِي فَعَلْتَ وَ أَنْتَ مِنَ الْكَفْرِيْسِ فَ قَالَ هُوَ الْكَفْرِيْسِ فَ قَالَ هُمَا مَا هُمُ هُمَا هُمُهُ مُمَا مُعَالَى هُمُ الْكَفْرِيْسِينَ ﴿ قَالَ مُعَالِمُ مُعَلِمُ مُعَالِمُ مُعِمِّمُ مُعِلِمُ مُعَالِمُ مُعَالِمُ مُعَالِمُ مُعْلِمُ مُعْلِمُ مُعِلِمُ مُعْلِمُ مُعْلِمُ مُعْلِمُ مُعِلِمُ مُعْلِمُ مُعِلِمُ مُعِلِمُ مُعِلِمُ مُعِم

فَعَلْتُهَا إِذًا وَ إِنَا مِنَ الضَّالِّيَــِـنَ ﴿ فَعَرْرَتُ مِنْكُرُ لَمَّا خِفْتُكُرُ "আমি তা করেছিলাম তখন, যখন আমি ছিলাম পথহারাদের শামিল<sup>১৬</sup>। ২১. অতপর আমি তোমাদের থেকে পালিয়ে গেলাম, যখন আমি তোমাদেরকে ভয় পেলাম

(১৮)-الم نرب+ك)-الم نُربّك ; जांति (४२)-الم نرب+ك)-আমরা তোমাকে লালন-পালন করিনি; نربًك -আমাদের মধ্যে; जै-আর ; जेक् जेक् जेक जेकि ने क्षिण्य काणि खंदा : जेकि जेकि ने क्षिण्य काणि खंदा : जेकि ने क्षिण्य काणि खंदा : जेकि ने क्षिण्य काणि खंदा : जेकि ने क्षिण्य काणि काणि खंदा : जेकि ने क्षिण्य काणि काणि काणि जेकि ने क्षिण्य : जेकि क्षिण्

১৩. হযরত মৃসা (আ) ও হারন (আ) দুটো বিষয় নিয়ে ফিরআউনের নিকট প্রেরিত হয়েছিলেন। প্রথমত, ফিরআউনকে আল্লাহর ইবাদাতের দিকে আহ্বান জানানো, যা সকল নবীর দাওয়াতের মূলকথা ছিল। দ্বিতীয়ত, বনী ইসরাঈলকে ফিরআউনের দাসত্ত্বের বন্ধন থেকে মুক্ত করা। শেষোক্ত দায়িত্ব ছিল আল্লাহর পক্ষ থেকে তাদের দু'জনের উপর অর্পিত।

১৪. যে ফিরআউনের ঘরে মূসা (আ) প্রতিপালিত হয়েছিলেন, সে ছিল এ ফিরআউনের পিতা। আর সেজন্যই এ ফিরআউন বলছে যে, 'তোমাকে আমাদের মধ্যে আমরা লালন-পালন করেছি।' যদি এ ফিরআউন সেই ফিরআউন হতো, যার গৃহে মূসা (আ) লালিত-পালিত হয়েছিলেন, তাহলে সে বলতো—"আমি তোমাকে শিশু অবস্থায় লালন-পালন করেছি।"

#### 

عَلَى اَنْ عَبَلْتَ بَنِي اِسْرَاءِيلَ ﴿ قَالَ فِرْعُونَ وَمَا رَبُ الْعَلَمِينَ ﴿ عَلَى اَنْ عَبَلْتَ بَنِي اِسْرَاءِيلَ ﴿ قَالَ فِرْعُونَ وَمَا رَبُ الْعَلَمِينَ ﴿ عَلَا الْعَلَمِينَ الْعَلْمِينَ الْعِلْمِينَ الْعَلْمِينَ الْعَلْمِينَ الْعَلْمِينَ الْعَلْمِينَ الْعَلْمِينَ الْعَلْمِينَ اللَّهِ الْعَلْمِينَ اللَّهِ الْعَلْمِينَ اللَّهِ الْعَلْمِينَ اللَّهِ اللَّهِ الْعِينَ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللَّهُ اللَّ

১৫. মূসা (আ) কর্তৃক ঘূষি মারার পর ফিরআউনের বংশের এক ব্যক্তি যে মারা গিয়েছিল, এখানে সেই ঘটনার প্রতি ইংগিত করা হয়েছে।

১৬. 'দা-ক্লীন' শব্দটি পথদ্রষ্ট, পথহারা, জ্ঞানহীন, অজ্ঞ, ভুলকারী ইত্যাদি অর্থে ব্যবহৃত হয়। এখানে শব্দটির অজ্ঞ অর্থটি অধিক প্রযোজ্য। হযরত মূসা (আ) বনী ইসরাঈলের লোকটির উপর ফিরআউনের বংশের সেই কিবতীকে যুলুম করতে দেখে তাকে একটি ঘূষি মেরেছিলেন। সবাই জানে একটি ঘূষিতে মানুষ মরে না; আর তিনি লোকটিকে মেরে ফেলার উদ্দেশ্যেও ঘূষি মারেননি। ঘটনা চক্রে লোকটি মরে গিয়েছিল। অতএব এটা ইচ্ছাকৃত হত্যা ছিল না বরং এটা ছিল ভুলক্রমে হত্যা। কারণ হত্যা করার জন্য পূর্ব কোনো পরিকল্পনা থাকলে হত্যা করার মতো অস্ত্র বা উপায় উপাদান ব্যবহার করা হতো। সুতরাং মূসা (আ)-এর এ অপরাধ ছিল অজ্ঞতা প্রসূত—পূর্ব পরিকল্পিত বা ইচ্ছাকৃত নয়।

১৭. 'হুক্ম' অর্থ জ্ঞান, প্রজ্ঞা বা আল্লাহর পক্ষ থেকে নবুওয়াতের দায়িত্ব পালন করার অনুমতি। নবীগণ যার ভিত্তিতে দায়িত্ব সহকারে কথা বলার ক্ষমতা লাভ করেন।

১৮. অর্থাৎ তুমি যে বনী ইসরাঈলকে তোমাদের দাস সম্প্রদায়ে পরিণত করে তাদের উপর অমানুষিক যুলুম-নির্যাতন চালিয়েছো। তাদের পুত্র-সন্তানদেরকে হত্যা করে তদের কন্যা-সন্তানদেরকে তোমাদের দাসীতে পরিণত করেছো, সেই কারণেই তো আল্লাহ তা'আলা তোমার গৃহেই আমার লালন-পালনের ব্যবস্থা করেছিলেন। নচেৎ তোমার গৃহে যাওয়ার আমার প্রয়োজন-ই হতো না।

১৯. এখানকার এ কথাবার্তার আগে মৃসা (আ) অবশ্যই রাব্বুল আলামীনের পক্ষ থেকে তাঁর উপর অর্পিত দায়িত্ব অবশ্যই পালন করেছিলেন। অর্থাৎ তিনি যে রাব্বুল আলামীনের

### ﴿ قَالَ رَبُّ السِّمُوتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا ﴿ إِنْ كُنْتُمْ مُوْقِنِيْنَ ﴿ قَالَ

২৪. তিনি (মৃসা) বললেন—"(তিনি) আসমান ও যমীন এবং এ উভয়ের মধ্যে যা কিছু আছে সবকিছুর প্রতিপালক, যদি তোমরা নিচিত বিশ্বাসী হও<sup>২১</sup>। ২৫. সে (ফিরআউন) বললো

### رَبُ حَوْلَهُ ٱلْا تَسْتَعِعُونَ ﴿ قَالَ رَبُكُمْ وَرَبُّ أَبَانِكُمُ الْاوَلِيسَ তাদেরকে, যারা তার চারপাশে আছে—"তোমরা কি তনছো না ?" ২৬. তিনি (মৃসা) বললেন—"তিনি তোমাদের প্রতিপালক এবং তোমাদের পূর্ববর্তী পিতৃপুরুষদেরও প্রতিপালক।"

রাসূল তা ফিরআউনকে শুনিয়ে দিয়েছিলেন, আর সেজন্যই ফিরআউন এ প্রশ্নটি করেছে যে, 'রাব্বুল আলামীন' আবার কি বস্তু ? তবে এখানে তা উল্লেখ করা হয়নি। সেটা বাদ দিয়ে শুধুমাত্র মূসা (আ) ও ফিরআউনের মধ্যকার কথোপকথন-ই উল্লিখিত হয়েছে।

২০. মূসা (আ) যখন বলেছেন যে, "আমি রাব্বৃদ আলামীন' তথা সমস্ত জগতের প্রতিপালকের পক্ষ থেকে রাসূল হিসেবে প্রেরিত হয়েছি এবং এজন্য প্রেরিত হয়েছি যে, তুমি বনী ইসরাঈলকে আমাদের সাথে যেতে দেবে," তখনই ফিরআউন এ প্রশুটি উত্থাপন করেছে।

মূসা (আ)-এর বক্তব্যটি ছিল একটি রাজনৈতিক বক্তব্য। অর্থাৎ বিশ্ব-জাহানের সার্বভৌম শাসক মহান আল্লাহর পক্ষ থেকে তার নগণ্য বিদ্রোহী দাসের প্রতি করমান পাঠানো হয়েছে যে, সে যেন বনী ইসরাঈলকে তাঁর প্রেরিত প্রতিনিধির হাতে সোপর্দ করে দেয়। যাতে সেই প্রতিনিধি তাদেরকে মিসরের রাষ্ট্রীয় সীমানার বাইরে নিয়ে যেতে পারে। আর সেজন্যই ফিরআউন জিজেস করছে যে, এ সারা বিশ্ব-জাহানের মালিক ও প্রতিপালক কে, যিনি মিসরের বাদশাহকে তার প্রজাক্তার অন্তর্ভূক্ত সামান্য ব্যক্তির মাধ্যমে এ ফরমান পাঠাক্তেন ?

২১. ফিরআউনের উপহাসমূলক প্রশ্নের জবাবে মৃসা (আ) বলছেন যে, 'রাব্বুল' আলামীন' হলেন তিনি যিনি আসমান ও যমীনের স্রষ্টা ও মালিক এবং আসমান ও যমীনের মধ্যে যা কিছু আছে সকল কিছুর স্রষ্টা ও মালিক। তোমরা যদি বিশ্বাস করো যে, এ

# قَالَ إِنَّ رَسُولَكُمُ الَّذِي َ ٱرْسِلَ الْيَكُمُ لَهُ جَنُونَ ﴿قَالَ رَبُّ الْهَشُوقِ ﴿ الْهَشُوقِ ﴿ الْهَشُوقِ ﴿ الْهَشُونَ ﴿ الْهَشُونَ ﴿ الْهَشُونَ ﴿ الْهَشُونَ ﴿ الْهَشُونَ ﴿ الْهَشُونَ ﴿ عَالَمُ اللَّهُ مَا لَا لَهُ مُواكِدًا ﴿ الْهَشُونَ ﴿ عَالْهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّا الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللّ

وَالْمَغُوبِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَانْ كُنْتُرْتَعْقِلُونَ ﴿ قَالَ لَئِنِ اتَّخَنْتَ الْهَا अ अन्हिरमत এवर এতमू अरात मधावर्षी अविक इत्र, यि खामता त्यार करें। २৯. स्म (कित्रआडन) वनला—यिन ज्ञि वानिरात नथ अना हैनाह

غَيْرِي لَاَجْعَلَنَكَ مِنَ الْهَسْجُونِينَ ﴿ قَالَ أَوْ لُوجِئُتُكَ بِشَيْ صَبِينٍ عَيْمِي عَبِينٍ ﴿ عَيْمِ عَ مَبِينٍ ﴿ عَلَيْكَ بِشَيْ صَبِينٍ ﴿ عَلَيْكَ بِشَيْ صَبِينٍ ﴿ عَلَيْكَ مِنَالِهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّ

(क्रित्रवाष्ठन) वलला ; أال - निन्छ ; أال - निन्छ हैं कें हिंदि कें हिंद कें हिंदि कें हिंद कें हिंदि कें हिंद कें है। हिंद कें हैं है। हिंद कें हिंद कें हिंद कें हिंद कें हिंद कें हैं है। हिंद कें हिंद कें हिंद कें हैं है। हिंद कें हिंद कें हिंद कें हैं है। हिंद कें हिंद कें हैं हैं है हैं है। हिंद कें हिंद कें हैं है। हिंद कें हैं है। हिंद कें हैं है। हिंद

বিশ্ব-জাহানের কোনো স্রষ্টা-মালিক ও শাসনকর্তা আছেন, তাহলে বিশ্ব-জগতের প্রতিপালক কে তা বুঝাও তোমাদের জন্য কঠিন কিছু নয়।

২২. অর্থাৎ তিনি এমন 'প্রতিপালক' যিনি তথু তোমাদের প্রতিপালক নন, বরং তিনি তোমাদের পূর্ব-পূর্রুবেরও প্রতিপালক ছিলেন। তিনি অতীত, বর্তমান ও ভবিষ্যতে সর্বকালের সকল কিছুর প্রতিপালক। আর আমি সেই প্রতিপালকেরই কর্তৃত্ব ও শাসন অধিকার স্বীকার করি।

২৩. অর্থাৎ তোমরা আমাকে পাগল বলছো, কিন্তু তোমরা যদি বুদ্ধিমান হয়ে থাকো তাহলে তোমরা ভেবে দেখো, যিনি পূর্ব-পশ্চিম সমগ্র দুনিয়ার মালিক, তিনি 'প্রতিপালক' না-কি তথুমাত্র 'মিসর' নামক সামান্য ভূখণ্ডের মালিক ফিরআউন প্রতিপালক ? আমিতো

#### قَالَ فَأْتِ بِهِ إِنْ كُنْتَ مِنَ الصّرِقِيْنَ ﴿ فَٱلْتَّى عَصَاءٌ فَإِذَا مِي الصّرِقِيْنَ ﴿ فَالْقَامِ عَصَاءٌ فَإِذَا مِي أَاللَّهُ عَالَمُ عَالَمُ فَإِذَا مِي أَاللَّهُ عَالَمُ عَالَمُ عَالَمُ عَالَمُ عَالَمُ اللَّهُ عَلَى السّرِقِيْنَ ﴿ فَا لَهُ عَلَى السّرِقِيْنَ ﴿ فَا لَهُ عَلَى السّرِقِيْنَ ﴿ فَا لَهُ عَلَى السّرِقِيْنَ السّرِقِيْنَ السّرِقِيْنَ ﴿ فَا لَهُ عَلَى السّرِقِيْنَ السّرِقِيْنَ السّرِقِيْنَ ﴿ فَا لَهُ عَلَى السّرِقِيْنَ السّرِقِيْنَ السّرِقِيْنَ السّرِقِيْنَ ﴿ فَا لَهُ عَلَى السّرِقِيْنَ السّرِقِيْنَ السّرِقِيْنَ ﴿ فَا لَهُ عَلَى السّرِقِيْنَ السّرَقِيْنَ السّرِقِيْنَ السّرِقِيْنَ السّرِقِيْنَ السّرِقِيْنَ السّرَقِيْنَ السّرِقِيْنَ السّرِقِيْنَ السّرِقِيْنَ السّرِقِيْنَ السّرِقِيْنَ السّرِقِيْنَ السّرِقِيْنَ السّرِقِيْنَ السّرِقِيْنِ السّرِقِيْنَ السّرِقِيْنَ السّرِقِيْنَ السّرِقِيْنَ السّرِقِيْنَ السّرِقِيْنَ السّرِقِيْنَ السّرِقِيْنَ السّرِقِيْنَ السّرَاقِيْنَ السّرِقِيْنَ السّرِقِيْنَ السّرَاقِيْنَ السّرَاقِيْنَ السّرِقِيْنَ السّرِقِيْنَ السّرَاقِيْنَ السّرِقِيْنِ السّرِقِيْنَ السّرَاقِيْنَ السّرِقِيْنَ السّرِقِيْنَ السّرَاقِيْنَ السّرِقِيْنَ السّرَاقِيْنَ السّرِقِيْنَ السّرِقِيْنَ السّرَاقِيْنَ السّرَاقِيْنَ السّرِقِيْنَ السّرَاقِيْنَ السّرَاقِيْنَ السّرَاقِيْنَ السّرَاقِيْنَ السّرَاقِيْنَ السّرَاقِيْنَ السّرَاقِيْنَ السّرَاقِيْنَ ال

৩১. সে (ফিরআউন) বললো—"তবে তা নিয়ে এসো, যদি ছুমি সত্যবাদীদের শামিল হও"।<sup>২৬</sup> ৩২. অভপর তিনি (মৃসা) তাঁর লাঠি নিক্ষেপ করলেন, তখনি তা

(قَ - اِنْ ; वनला ; اَنْ - তবে নিয়ে এসো ; اَنْ - তবি নিয়ে এসো ; اَنْ - তি - اِنْ - তি - وَالْ - رَانَ - كَانُتَ - তবে নিয়ে এসো ; كَانُتَ - पिन : كَانَةَ - पिन : كَانَةً -

সমগ্র দুনিয়ার প্রতিপালক-এরই শাসন-কর্তৃত্ব মানি এবং তাঁরই পক্ষ থেকে এ হুকুম তাঁর বান্দার কাছে পৌছে দিচ্ছি।

২৪. এখানে স্বরণীয় যে, আজকের যুগের মতো সে যুগেও 'উপাস্য' বলতে ভধুমাত্র ধর্মীয় তথা কিছু আচার-অনুষ্ঠানের ক্ষেত্রে উপাস্যকে সীমাবদ্ধ রাখতো। অর্থাৎ তারা আল্লাহর অধিকারকৈ পূজা, আরাধনা, নযর ও মানত-এর মধ্যে সীমাবদ্ধ রাখতো। মানুষ নিজের ব্যবহারিক জীবনের বিভিন্ন বিষয়ে তাঁর কাছে সাহায্য সহযোগিতা লাভের জন্য প্রার্থনাও করতো। কিন্তু আইনগত ও রাজনৈতিক ক্ষেত্রে তাঁর প্রাধান্য এবং তাঁর বিধি-বিধানকে উচ্চতর আইন হিসাবে স্বীকার করে নিয়ে তাঁর সামনে মাথা নত করার ব্যাপার তারা স্বীকার করতো না। এব্যাপারে সাধারণ মানুষ যেমন বিশ্বাস করতো, তেমনি শাসকরাও একই বিশ্বাসে বিশ্বাসী ছিল। আর বর্তমানকালেও শাসন-কর্তৃত্বে যারা আছে তারাও এ বিশ্বাসের মধ্যেই পড়ে আছে। তারা সবসময় এটাই বলে আসছে যে, দুনিয়ার বিভিন্ন ব্যাপারে আমরা পূর্ণ স্বাধীন। আমাদের রাজনীতিতে কোনো উপাস্যের হস্তক্ষেপ করার অধিকার আমরা স্বীকার করি না। আর এটাই ছিল দুনিয়ার রাষ্ট্র ও সাম্রাজ্যসমূহের সাথে নবী-রাসূল এবং তাঁদের অনুসারী সংস্কারকদের সংঘাতের আসল কারণ। নবী-রাসূলগণ ও তাঁদের অনুসারীরা এসব শাসকদের নিকট থেকে আল্লাহ তা আলার সার্বভৌম ক্ষমতা, কর্তৃত্ব ও প্রাধান্যের স্বীকৃতি আদায়ের চেষ্টা করেছেন, আর এরা নিজেদের স্বয়ং সম্পূর্ণ কর্তৃত্বের দাবি পেশ করেছে। তথু তাই নয়, এরা নবী-রাসৃষ্ট ও তাঁদের অনুসারী সংস্কারকদেরকে বিদ্রোহী আখ্যা দিয়ে তাদের উপর অত্যাচার-নির্যাতন চালিয়েছে। বর্তমানকালেও একই পরিস্থিতি বিরাজ করছে এবং ভবিষ্যতেও এর ব্যতিক্রম হবে না।

মৃসা (আ) ও ফিরআউনের মধ্যকার কথোপকথন দারাও এটাই বোধগম্য হয়। আর তাই ফিরআউন মৃসা (আ)-কে বলছে যে, তুমি যদি আমাদের ব্যবহারিক জীবনে এবং দেশের শাসনব্যবস্থার ব্যাপারে আমাকে ছাড়া অন্য কোনো শক্তির প্রাধান্য প্রতিষ্ঠা করতে চাও, তাহলে তোমাকে আমি অবশ্যই জেলখানায় চুকিয়ে দেবো।

২৫. অর্থাৎ আসমান-যমীন ও এতদুভয়ের মধ্যকার সবকিছুর প্রতিপালক, পূর্ব-পশ্চিমের প্রতিপালক এবং তোমাদের ও তোমাদের পূর্ব-পুরুষের প্রতিপালকের পক্ষ

## ثُعْبَانٌ مُّبِينَ ﴿ وَنَزَعَ يَكُ لَا فَإِذَا هِي بَيْضَاءُ لِلنَّظِرِينَ ﴿

সুস্পষ্ট অজগরে পরিণত হলো<sup>২৭</sup>। ৩৩. এবং তিনি তাঁর হাত বের করলেন, তখনি

তা দর্শকদের জন্য উচ্জ্বল সাদা হয়ে উঠলো<sup>২৮</sup>। - এবং ; أَصْرَعَ - এবং ; مُّبِينُ - সুম্পষ্ট । তিনি - وُ করলেন ; ْنَسْضَاءُ - তখনই ; তখনই ; তখনই - টজ্বল সাদা फर्नकरात जना-للنَّظريْنَ ; फर्नकरात जना

থেকে আমাকে যে পাঠানো হয়েছে তার সপক্ষে সুস্পষ্ট প্রমাণ পেশ করি, তারপরও কি আমার কথা তোমরা মেনে নিতে অস্বীকার করবে এবং আমাকে জেলে পাঠানো হবে ?

- ২৬. ফিরআউনের একথা দারা প্রমাণ হয় যে, বর্তমানকালের মুশরিকদের থেকে তার অবস্থাও ভিনুতর ছিল না। সে-ও আল্লাহকে সকল উপাস্যের উপাস্য এবং দুনিয়ার সকল দেবতার চেয়ে শক্তিমান বলে বিশ্বাস করতো। তাই মূসা (আ) যখন বললেন, তুমি যদি আমাকে আল্লাহর পক্ষ থেকে প্রেরিত বলে বিশ্বাস না করো, তবে আমি এমন সব নিদর্শন পেশ করবো, যা আমার দাবিকে সত্য বলে প্রমাণ করে দেবে। তখন ফিরআউন বললো, ঠিক আছে, তাহলে তুমি তোমার দাবির সত্যতার পক্ষে প্রমাণ পেশ করো। ফিরআউনের একথাই প্রমাণ করে যে, সে-ও আল্লাহর অন্তিত্বে বিশ্বাসী ছিল এবং তাঁকে সার্বভৌম ক্ষমতার মালিক স্বীকার করতো। কিন্তু সে মূসা (আ)-কে আল্লাহর প্রেরিত রাসূল বলে মানতে রাজী ছিল না।
- ২৭. 'সু'বানুন' শব্দের অর্থ দৈহিক আকার-আকৃতি এবং স্থূলতার দিক থেকে বিশাল আকৃতির সাপ। আর ছোট সাপকে বলা হয় 'জানুন' আর 'হাইয়াতুন' বলা হয় সাধারণভাবে সকল সাপকে।
- ২৮. 'বায়দাউ' অর্থ উজ্জ্বল চাকচিক্যময়। হযরত মূসা (আ) যখনই বগল থেকে হাত বের করলেন, তখনই তা উজ্জ্বল ও চাকচিক্যময় আলোকোজ্জ্বল হয়ে উঠলো এবং সূর্যোদয়ের মতো আলোময় হয়ে উঠলো।

#### ( ২য় রুকৃ' (১০-৩৩ আয়াত)-এর শিক্ষা 🤇

- ১. হযরত মূসা (আ)-কে মুহাম্মাদ (স)-এর চেয়ে অনেক কঠিন অবস্থার মুকাবিলা করতে হয়েছিল। কারণ মুহাম্মাদ (স)-এর প্রতিপক্ষ কুরাইশদের চেয়ে মুসা (আ)-এর প্রতিপক্ষ ফিরআউন ছিল অনেক বেশী শক্তিশালী।
- ২. প্রতিপক্ষ যতই শক্তিশালী হোক না কেন এবং অবস্থা যতই প্রতিকূল হোক না কেন নবী-রাসূলগণ আল্লাহর নির্দেশ যথাযথভাবে পালন করেছেন।
- ৩. ফিরআউনের মতো শক্তিশালী শাসকের নিকট নিঃস্ব মূসা (আ) আল্লাহর দীনের সত্য **मा** ध्यां नित्य गिराहिलन वर जरानस्य मराजुद जय रायहिल । वजार पूरा पूरा माजुर रिजय লাভ করে।

- ি ৪. আল্লাহ যার পৃষ্ঠপোষক থাকেন তার মুকাবিলায় কোনো শক্তিই জয়লাভ করতে পারে নাঁী সুতরাং মুহাম্মাদ (স)-এর আনীত সত্য দীনের মুকাবিলায়ও কোনো শক্তিই জয়লাভ করতে পারবে না, যদিএ দীনের ধারক-বাহকেরা এ দীনকে বিজয়ী করার আন্দোলনে ঝাঁপিয়ে পড়ে।
- ৫. আল্লাহর দীনের সত্যতার পক্ষে যত সুস্পষ্ট প্রমাণ থাকুক না কেন, হঠকারী লোকেরা তা কখনো স্বীকার করবে না। যেমন মৃসা (আ) কর্তৃক প্রদর্শিত নিদর্শন দেখেও ফিরআউন ও তার অনুগামী লোকেরা অস্বীকার করেছে।
- ৬. সত্যকে অস্বীকার করার মূল কারণ কোনো ইন্দ্রীয়গ্রাহ্য নিদর্শন না দেখা নয়, বরং জাতীয় ও বংশগত স্বার্থ, জাহেলী বিদ্বেষ ও স্বার্থপূজাই এর মূল কারণ।
- বারা আল্লাহর শক্তিমন্তার নিদর্শন নিজ চোখে দেখার পরও দীনের সরল পথে অগ্রসর হয় না
  তাদের পরিণাম তেমনই ভয়াবহ হয় যেমন হয়েছিল ফিরআউন ও তার অনুগামীদের।
- ৮. বনী ইসরাঈলের উপর ফিরআউনের সম্প্রদায়ের যুলুম-নির্যাতন ছিল অবর্ণনীয়। আল্লাহ তা'আলা নিজেই এজন্য তাদেরকে 'যালিম সম্প্রদায়' বলে অভিহিত করেছেন।
- ৯. ফিরআউনের মতো প্রবল প্রতাপশালী ও যালিম শাসকের সামনে দীনের দাওয়াত নিয়ে যেতে মূসা (আ) ভয় পাচ্ছিলেন। এর কারণ তিনিও মানুষ ছিলেন এবং মানবীয় বৈশিষ্ট্য থেকে তিনিও মুক্ত ছিলেন না। এভাবে সকল নবী-ই মানুষ ছিলেন।
- ১০. নবুওয়াত-রিসালাত আল্লাহর মহা অনুগ্রহ। তিনি যাকে ইচ্ছা করেন তা দান করেন। তাই হারুন (আ) বাকপটু হওয়া এবং মৃসা (আ)-এর যবানে জড়তা থাকা সত্ত্বেও মৃসা (আ)-কেই নবুওয়াতের মূল দায়িত্ব দান করেছেন।
- ১১. আল্লাহ যাকে বাঁচান তাকে মারার ক্ষমতা কারো নেই। তাই দেখা যায়—বনী ইসরাঈলের মধ্যে জন্ম গ্রহণকারী সকল পুত্র-সম্ভানকে মেরে ফেললেও মৃসা (আ)-কে ফিরআউনের ঘরেই লালন-পালন করিয়েছেন।
- ১২. আল্লাহর দীনের দাওয়াত নিয়ে যারা অগ্রসর হয় তাদেরকে আল্লাহ নিশ্চিতভাবে সাহায্য করেন, যেমন সাহায্য করেছেন মূসা ও হারুন (আ)-কে। বর্তমানকালেও এর অনেক উদাহরণ রয়েছে।
- ১৩. মৃসা (আ)-এর উপর হত্যার যে অভিযোগ ফিরআউন উত্থাপন করেছে, তা মৃসা (আ)-এর ইচ্ছাকৃত ছিল না। লোকটি একজন ইসরাঈলীর উপর অন্যায়ভাবে যুলুম করছিল, তাকে যুলুম থেকে বিরত রাখার জন্য মৃসা আ. একটি ঘুষি মেরেছিল, ফলে লোকটি মারা যায়। এজন্য মৃসা (আ)-কে হত্যাকারী হিসেবে অভিহিত করা যায় না।
- ১৪. ফিরআউন আল্লাহর অস্তিত্ব—শ্রষ্টা ও প্রতিপালক হিসেবে আল্লাহকে স্বীকার করতো। কিছু দুনিয়াতে ব্যবহারিক জীবনে এবং শাসনব্যবস্থায় আল্লাহর কোনো অধিকার স্বীকার করতো না। এদিক থেকে বর্তমানকালের 'মুসলিম' নামধারী মানুষদের বিশ্বাস ও কার্যক্রম তুলনা করে দেখতে হবে।
- ১৫. মৃসা (আ)-এর যুগের ফিরআউনের মতো বর্তমানকালের শাসকদের বিশ্বাস ও কার্যক্রমও একই রকম। এরাও আল্লাহকে ব্যবহারিক জীবনে ও রাজনীতির ক্ষেত্রে কোনো অধিকার দিতে অনিচ্ছুক। আশ্বিয়ায়ে কেরামের সাথে মতপার্থক্য ও সংঘর্ষের মূল কারণ এটাই।
- ১৬. নবুওয়াতের পদ্ধতিতে খিলাফত প্রতিষ্ঠার সঠিক আন্দোলনের ক্ষেত্রে পরিস্থিতি সর্বযুগেই একই হতে বাধ্য। আর সেরূপ পরিস্থিতি সৃষ্টি হওয়াটা আন্দোলনের সঠিকতার প্রমাণ।
- ১৭. প্রাচীনকালের মুশরিকদের চেয়ে বর্তমানকালের মুশরিকদের অবস্থা কোনো দিক দিয়েই ভিন্নতর নয়।

- ১৮. বর্তমানকালেও নবীদের পদ্ধতিতে দাওয়াতের কাজ শুরু করলে মুশরিকদের পক্ষ থেকে। একই ধরনের জ্বাব আসবে।
- ১৯. আম্বিয়ায়ে কেরামকে আল্লাহ তা'আলা যেভাবে সাহায্য করেছেন তাঁদের দাওয়াতের পতাকাবাহীদেরকেও আল্লাহ তা'আলা একইভাবে সাহায্য করবেন।
  - ২০. অবশেষে বিজয় দীনের পতাকাবাহীদেরই হয়ে থাকে যেমন হয়েছিল অতীতে।

 $\Box$ 

#### স্রা হিসেবে রুক্'-৩ পারা হিসেবে রুক্'-৭ আয়াত সংখ্যা-১৮

ত্ত্বি الْمَكْرُ حَوْلَ الْمَحْرُ عَلِيمْ (اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ ﴿ اللهُ الل

قَ اَرْجِهُ وَاَخَامُ اَرْجِهُ وَاَخَامُ اَرْجِهُ وَاَخَامُ اَرْجِهُ وَاَخَامُ اَرْجِهُ وَاَخَامُ اَرْجِهُ وَاخَامُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

২৯. ফিরআউনের এবজব্য দ্বারাতার মনে যে ভয় সৃষ্টি হয়েছে তার বহিঃপ্রকাশ ঘটেছে। মৃসা (আ)-কে ফিরআউন প্রথম দিকে পাগল ভেবেছিল, কেননা দাস গোত্রের একটা সহায়-সম্বলহীন লোক ফিরআউনের মতো প্রতাপশালী বাদশাহর সামনে দাঁড়িয়ে এতবড় দুঃসাহস দেখাতে পারে—এটা নিছক পাগলামী ছাড়া আর কিছুই হতে পারে না। আর তাই সেমৃসা (আ)-কে ধমক দিয়ে বলেছিল যে, আমাকে ছাড়া আর কাউকে যদি 'রব' মনে করো তাহলে তোমাকে জ্বেলে পুরে দেবো। এখন বলছে যে, এ লোক মিসরবাসীকে তাদের দেশ থেকে বের করে দিতে চায়। এতে তার মনের ভয় প্রকাশ পেয়েছে। সে মৃসা (আ)-এর দেখানো মু'জিযা দেখে বৃথতে পেরেছে যে, এ দু'টো সহায়-সম্বলহীন লোক যাদেরকে যাদুকর বলে যতই উপেক্ষা করা হোক না কেন, তারা আসলে যাদুকর নয়, তারা তাকে (ফিরআউনকে) সিংহাসনচ্যুত করার ক্ষমতা রাখে। কিছু মানুষের দৃষ্টিকে অন্যদিকে ফিরিয়ে দেয়ার জন্য সে মৃসা (আ)-কে 'যাদুকর' বলে আখ্যায়িত করছে। যদিও সকলে জানে যে, যাদু দিয়ে কোনো রাজা-বাদশাহ বা শাসক-প্রশাসককে ক্ষমতাচ্যুত করা কখনো সম্ভব নয়। তা যদি সম্ভব হতো তাহলে যাদুর চর্চাই হতো অনেক বেশী।

وَابَعَثُ فِي الْمِنَ اَئِنِ حَشْرِينَ ﴿ يَا تُوكَ بِكُلِّ سَحَّارِ عَلَيْ ﴿ فَجَرِعَ السَّحَرِةُ السَّحَرِةُ এবং শহরসমূহে পাঠিয়ে দিন সংগ্রাহকদেরকে। ৩৭. তারা আপনার কার্ছে প্রত্যেক অভিজ্ঞ যাদুকরদের নিয়ে আসবে। ৩৮.অতপর যাদুকরদের একত্র করা হলো

رَبِيْقَاتِ يَوْ إِ مَعْلُـوْ إِ ﴿ وَقِيلَ لِلنَّاسِ هَلَ أَنْتُرَ مُجْتَبِعُ وَ ﴿ الْعَلْنَا الْعَلْنَا الْعَلَامَ الْعَلَنَا الْعَلَامَ الْعَلَامُ اللَّهُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ اللَّهُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ اللَّهُ الْعَلَامُ اللَّهُ الْعَلَامُ اللَّهُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَامُ اللَّهُ الْعَلَامُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَامُ اللَّهُ الْعَلَامُ اللَّهُ الْعَلَامُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَامُ اللَّهُ الْعَلَامُ اللَّهُ الْعَلَامُ اللَّهُ الْعَلَامُ اللَّهُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ اللَّهُ الْعَلَامُ اللَّهُ الْعَلَامُ اللَّهُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ اللَّهُ الْعَلَامُ الْعُلْمُ الْعَلَامُ

نَتْبِعُ السَّحُرَةُ إِنْ كَانُوا هُرُ الْغَلِبِينَ ﴿ فَلَمَّا جَاءُ السَّحُرَةُ قَالُوا لِفُرْعُونَ صَابَعَ السَّحُرَةُ قَالُوا لِفُرْعُونَ صَابَعَ مَعْمَة مُعْمَة مَعْمَة مَعْمَة مَعْمَة مُعْمَة مُعْمَعُلِيمًا مُعْمَلِهُ مُعْمَة مُعْمُعُمُ مُعْمُوعُ مُعْمَة مُعْمُ مُعْمُوعُ مُعْمُ مُعْمُوعُ مُعْمُوعُ مُعْمَاعُ مُعْمَاعُ مُعْمُوعُ مُعْمَاعُ مُعْمُوعُ مُعْمُ مُعْمُ مُعْمُ مُعْمُ مُعْمُعُمُ مُعْمُ مُ

৩০. একথা থেকে ফিরআউনের অসহায় অবস্থা প্রকাশ পেয়েছে। সে নিজেকে দেশ ও জনতার উপাস্য ও দণ্ডমুণ্ডের কর্তা বানিয়ে রেখেছিল; কিন্তু সে এখন ভীত-সদ্ভম্ভ হয়ে তার-ই হুকুমবরদারদের কাছে পরামর্শ চাচ্ছে যে, এখন তোমরা আমাকে কি করতে বলো, আমি তো এখন করণীয় কাজ সম্পর্কে সিদ্ধান্ত নিতে পারছি না।

৩১. সূরা ত্মা-হার ৫৯ আয়াতে বলা হচ্ছে যে, সে দিনটি হবে ইয়াওমুয যীনাহ' অর্থাৎ জাতীয় উৎসবের দিন। সেদিন রাজধানীতে সারা দেশ থেকে লোকজনের সমাগম হবে এবং দিনের আলোক সবদিকে ছড়িয়ে পড়ার পর প্রকাশ্য দিবালোকে এ যাদুর প্রতিযোগিতা অনুষ্ঠিত হবে। যাতে করে সবাই এ প্রতিযোগিতা সুম্পষ্টভাবে দেখতে সক্ষম হয়।

৩২. অর্থাৎ শুধুমাত্র ঘোষণা ও প্রচারের উপর নির্ভর না করে বেশী বেশী লোককে এ ুঅনুষ্ঠানে হাজির করানোর জন্য লোকও নিয়োগ করা হয়েছিল। এ থেকে বুঝা যায় যে,

### أَئِنَّ لَنَا لَاجْرًا إِنْ كُنَّا نَحْنُ الْغَلِبِينَ ﴿ قَالَ نَعَرُ وَإِنَّكُمْ إِذًا لَّهِنَ أَ

'আমাদের জন্য কি নিশ্চিত কোনো পুরস্কার থাকবে যদি আমরাই বিজয়ী হই<sup>৩৪</sup> ? ৪২. সে (ফিরআউন) বললো—'হাঁ, এবং তোমরা তখন অবশ্যই শামিল হবে

#### الْمُقَرِّبِيْتَ ﴿ قَالَ لَمُرْتُوسَ الْقُوامَ اَنْتُرَكُّلْقُونَ ﴿ فَالْمَقُوا حِبَالَهُمْ

নৈকট্যলাভকারীদের মধ্যে<sup>৩৫</sup>। ৪৩. মৃসা তাদেরকে বললেন—'তোমারা যা কিছুর নিক্ষেপকারী তা নিক্ষেপ করো'। ৪৪. অতপর তারা নিক্ষেপ করলো তাদের রশিগুলো

ফিরআউনের সামনে মৃসা (আ) যে মু'জিয়া দেখিয়েছিলেন তা মুখে মুখে দেশের মানুষের মধ্যে ছড়িয়ে পড়েছিল এবং দেশের লোকেরা মৃসা (আ)-এর প্রতি ঝুঁকে পড়ছে বলে ফিরআউন আশংকা করেছিল। তাই সে চাচ্ছিল যতবেশী সম্ভব লোককে এ প্রতিযোগিতায় হাজির করতে, যাতে করে মানুষ দেখে নিতে পারে যে, লাঠি-রশির সাহায্যে সাপ বানানো কোনো কঠিন ব্যাপার নয়। আমাদের দেশের সকল যাদুকরই তা দেখাতে পারে।

৩৩. এ আয়াত থেকে বুঝা যায় যে, মৃসা (আ)-এর মু'জিয়া দেখার পর ফিরআউনের সভাসদ ও রাজদরবারের বাইরে যাদের কাছে এ খবর পৌছে গিয়েছিল তাদের মধ্যে এর প্রভাব পড়তে শুরু করেছিল, আর তাদের পৈত্রিক মুশরিকী ধর্মের প্রতি তাদের বিশ্বাসও নড়বড়ে হয়ে গিয়েছিল। আর তাই ফিরআউন বলেছিল, যদি যাদুকররা জয়ী হয়, তাহলে আমাদেরকে আর মৃসার ধর্ম গ্রহণ করতে হবে না। তা না হলে মানুষের মনে মৃসার মু'জিয়ার প্রভাবে নিজেদের ধর্মের ব্যাপারে সন্দেহ-সংশয় সৃষ্টি হয়ে যেতে পারে এবং মানুষ মৃসার ধর্ম গ্রহণ করে নিতে পারে।

৩৪. মৃসা (আ)-এর নৈতিক হামলার প্রভাব থেকে মুশরিকী ধর্মের রক্ষকরা নিজেদের ধর্মকে রক্ষা করার জন্য বেশ শুরুত্ব দিয়েই এ প্রতিযোগিতার আয়োজন করেছে। যাদুকরদের মধ্যেও এমন একটি ভাবাবেগ সৃষ্টি হয়েছিল যে, এ চূড়ান্ত মুকাবিলায় আমরা যদি জিততে পারি, তাহলে বাদশাহর নিকট থেকে কিছু পুরস্কারও পাওয়া যাবে।

৩৫. এটা ছিল যাদুকরদের জন্য ফির<mark>আউনের পক্ষ</mark> থেকে বড় পুরস্কার যে, তাদেরকে ধর্ম ও জাতির খিদমতের বিনিময় হিসেবে <del>ও</del>ধু নগদ **অর্থই দেয়া হবে না** ; বরং তাদেরকে وَعِصِيَّمُ وَقَالُدُ وَالْعِزَّةِ فِرْعَوْنَ إِنَّا لَنَحْ مَى الْعَلِبُونَ ﴿ فَالْلَّفِي الْعَلِبُونَ ﴿ فَالْلَّقِي

ও তাদের লাঠিগুলো এবং বলতে লাগলো—'ফিরআউনের ইয্যতের কসম, নিশ্চয়ই আমরা—আমরাই কি জয়ী<sup>৩৬</sup>।' ৪৫. তারপর নিক্ষেপ করলেন

مُوْسِي عَصَالًا فَاذَا هِي تَلْقَـفُ مَا يَأْفِكُونَ ﴿ فَٱلْـقِي الْـسَحَرَةُ بِكِمَا هُا فَاذَا هِي تَلْقَـفُ مَا يَأْفِكُونَ ﴿ فَٱلْـقِي الْـسَحَرَةُ بِكِمَا مُالَمَ काठि, जरक्षि । शुक्र का शिक्ष का अविक एक रिज़ी कत्रहिल । 8७. कर्ल यानुकत्रता পড़ে शिला

سُجِدِينَ أَهُ قَالُوٓ الْمَنَّابِرَبِّ الْعَلَهِينَ®رَبِّ مُوسَى وَهُرُونَ ﴿ قَالَ

সিজদাকারী হিসেবে। ৪৭. তারা বললো—'আমরা ঈমান আনলাম রাব্বুল আলামীনের প্রতি। ৪৮. মূসা ও হারুনের রব<sup>৩৭</sup>।' ৪৯. সে (ফিরআউন) বললো—

বাদশাহর দরবারে সন্মানজনক আসনও দেয়া হবে। এর দ্বারাই যাদুকর ও নবীর মধ্যে নৈতিক পার্থক্য সুস্পষ্ট হয়ে যায়। একদিকে নবীর উনুত মনোবল যিনি বনী ইসরাঈলের মতো একটি নির্যাতিত জাতির প্রতিনিধি হিসেবে যালিম বাদশাহর সামনে দাঁড়িয়ে তাঁর জাতিকে মুক্ত করার জন্য সাহসিকতার সাথে বাদানুবাদ করছেন যার জন্য তিনি কোনো পার্থিব বিনিময় আশা করেন না, অপর দিকে বাপ-দাদার ধর্মকে রক্ষা করার জন্য যে যাদুকরদেরকে ফিরআউনের দরবারে ডেকে আনা হয়েছে তারা বাদশাহর দরবারে আর্থিক পুরস্কার লাভের দাবি করছে। অতএব নবী কোন্ প্রকৃতির মানুষ আর যাদুকররাই বা কেমন ধরনের লোক এবং এ দু'টো যে বিপরীত চরিত্রের তা আপনা আপনিই প্রকাশ হয়ে যায়। এরপরও নবীকে যাদুকর বলা তার পক্ষেই সম্ভব যে চরম সীমালংঘনকারী।

৩৬. যাদুকরদের ছুড়ে দেয়া লাঠি ও দড়ি যে সাপের আকারে কিলবিল করতে করতে মৃসা (আ)-এর দিকে ছুটে গেলো তা এখানে উল্লিখিত হয়নি। কুরআন মাজীদের সূরা আল আরাফের ১১৬ আয়াতে বলা হয়েছে ঃ

### أَمْنَهُ لَكُ قَبْلَ أَنْ أَذَنَ لَكُمْ ۚ إِنَّا لَكُمْ الَّذِي كُمُ الَّذِي عَلَّمُ كُمُ السِّحْرَة

আমি তোমাদের প্রতি অনুমতি দেয়ার আগেই তোমরা তার প্রতি ঈমান আনলে ; নিক্যাই সে তোমাদের গুরু, যে তোমাদেরকে যাদু শিখিয়েছে ;<sup>৩৮</sup>

قُلُسُوفَ تَعَلَّهُ وَنَ مُ لَا قَطِّعَ مَنَ اَيْنِ يَكُرُ وَارْجِلَكُمْ وَمَنْ خِلَافٍ وَ صَافِحَ مَنْ خِلَافٍ وَ صَافَعَ اللهِ عَلَيْهِ وَالْجِلَكُمْ وَارْجِلَكُمْ وَارْجِلَكُمْ وَارْجِلْكُمْ وَارْجِلُكُمْ وَارْجِلُكُمْ وَارْجِلُكُمْ وَصَافَعَ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ وَاللهِ وَاللّهِ وَاللّهُ وَال

"অতপর তারা যখন নিক্ষেপ করলো, তারা মানুষের চোখে যাদু করলো এবং তাদেরকে ভীত-সন্তুম্ভ করলো, আর তারা একটি বড় ধরনের যাদুই প্রয়োগ করলো।"

সুরা ত্ম-হা'র ৬৬ ও ৬৭ আয়াতে বলা হয়েছে—

"অতপর যখন তাদের রশিগুলো ও লাঠিগুলো তাদের যাদুর ফলে মনে হলো যেন তাঁর (মূসার) দিকে দৌড়ে আসছে। এতে মূসা অন্তরে ভয় অনুভব করলো।"

৩৭. অর্থাৎ মৃসা ও হারূনের সেই 'রব' যিনি তাঁর নিজ কুদরতে মৃসা (আ.)-কে সুস্পষ্ট মু'জিযা দিয়েছেন, যে মু'জিযার সামনে আমাদের যাদুশিল্প অক্ষম হয়ে পড়েছে।

যাদুকরদের সিজদাবনত হয়ে পড়াটা শুধুমাত্র পরাজয়ের স্বীকৃতি-ই ছিল না, বরং তাদের সিজদাবনত হয়ে পড়া হাজার হাজার মিসরবাসীর সামনে একথার স্বীকৃতি দেয়া যে, মৃসা যা কিছু দেখিয়েছেন তা আমাদের দেখানো যাদু নয়—তা আল্লাহ রাব্বুল আলামীনের কুদরতের বহিঃপ্রকাশ।

৩৮. ফিরআউন একথা বলে জনগণের দৃষ্টিকে অন্যদিকে ফেরানোর চেষ্টা করছে। সে জনগণকে বুঝানোর চেষ্টা করছে যে, যাদুকরদের পরাজয়বরণ করা একটি পাতানো খেলা, যা তারা ইতোপূর্বে নিজেদের মধ্যে ঠিক করে রেখেছিল।

সূরা আল আ'রাফের ২৩ আয়াতে ফিরআউনের একথাকে আরও স্পষ্ট করে বলা হয়েছে। ফিরআউন যাদুকরদেরকে বললো—আমি তোমাদেরকে অনুমতি দেয়ার আগেই তোমরা তার প্রতি ঈমান এনে ফেললে, নিশ্চয়ই এ একটি ষড়যন্ত্র যা তোমরা সবাই রাজধানী

### ۗ لَأُومُلِبَنَّكُمْ اَجْمَعِيْتَ فَقَالُـوْالَاضَيْرَ لِأَنَّا إِلَى رَبِّنَا مُنْقَلِبُـوْنَ فَالَّا

তোমাদের সবাইকে শূলে চড়াবো<sup>৩৯</sup>। ৫০. তারা (যাদুকররা) বললো—'কোনো ক্ষতি নেই, আমরা অবশ্যই আমাদের প্রতিপালকের কাছে প্রত্যাবর্তনকারী। ৫১. নিচয়ই আমরা

### نظمع ان يغفِر لنا ربنا خطينا ان كنا اول المؤمنين

আশা রাখি যে, আমাদের প্রতিপালক আমাদের ভূল-ভ্রান্তিতলো মাফ করে দেবেন, কেননা আমরাই হলাম (এ সমাবেশে) প্রথম ঈমান আনয়নকারী। 8°

-সবাইকে। أَخْمَعَيْنَ : তারা (যাদুকররা) বললো; لاوصلبن + كم)-لاوصلبن أوصلب أوصلب أوصلب أوصلب أوصلب أوصلب أوضل المنطق و المنطق و

নগরে বসে তৈরি করেছো, যাতে এর মালিকদেরকে তাদের মালিকানা থেকে বেদখল করে দিতে পারে; তোমরা শীঘ্রই (এর পরিণাম) জানতে পারবে।

৩৯. এটা ছিল ফিরআউনের পক্ষ থেকে যাদুকরদের প্রতি এক বিরাট হুমকী। ফিরআউন নিজের ধারণাকে যথার্থ বলে প্রমাণ করার জন্য এ হুমকী দিয়েছিল যেন যাদুকররা মৃসার সাথে যোগসাজ্বশ করে প্রতিযোগিতায় নেমেছিল বলে স্বীকার করে নেয় এবং যাদুকরদের পরাজিত হয়ে সিজদাবনত হওয়ার কারণে উপস্থিত জনতার উপর যেপ্রভাব পড়েছিল, তা যেন নস্যাৎ হয়ে যায়। এসব জনতা স্বয়ং ফিরআউনের আমন্ত্রণেই এ যাদুর প্রতিযোগিতা দেখার জন্য সমবেত হয়েছিল। ফিরআউন তাদেরকে এ ধারণা দিয়েছিল যে, এ যাদুকরদের সহায়তার উপর মিসরীয় জাতির ধর্ম-বিশ্বাস নির্ভরশীল। এরা যদি জয়ী হয় তাহলে মিসরীয় জাতি তাদের ধর্ম-বিশ্বাসের উপর টিকে থাকতে পারবে। অন্যথায় মৃসার দাওয়াতের প্রবল স্রোত এ জাতির ধর্ম-বিশ্বাসকে যেমন ভাসিয়ে নিয়ে যাবে তেমনি ফিরআউনের রাজত্বকেও ভাসিয়ে নিয়ে যাবে।

৪০. অর্থাৎ ফিরআউন যখন যাদুকরদেরকে মূসা (আ)-এর রবের প্রতি ঈমান আনার কারণে হাত-পা কাটা ও শূলে চড়ানোর শুমকী দিল তখন তারা অত্যন্ত দৃঢ়তার সাথে এই বলে তার শুমকীর জবাব দিল যে, "তুমি যা করতে পার করো, তাতে আমাদের কোনো ক্ষতি নেই। আমরা নিহত হলে আমাদের প্রতিপালকের কাছে পৌছে যাবো। সেখানকার শান্তি-ই চিরস্থায়ী। আমাদের প্রতিপালক আমাদের অতীতের সকল শুনাহখাতা মাফ করে দেবেন। কেননা আমরাই এ সমাবেশে প্রথম ঈমান আনয়নকারী।" যাদুকরদের

নিধ্যে হঠাৎ এমন পরিবর্তন এসে যাওয়া তথুমাত্র লাঠি ও রশি অজগরে পরিণত হওয়ারী মু'জিয়া দারা হয়নি ; বরং এটা হযরত মূসা (আ)-এর নবুওয়াতের মু'জিয়ার প্রভাব দারাও সংঘটিত হয়েছে।

#### (৩য় ব্রুকৃ' (৩৪-৫১ আয়াড)-এর শিক্ষা

- ১. আখিরাত অবিশ্বাসী লোকদেরকে বাহ্যিকভাবে যতই শক্তিশালী বলে মনে হোক না কেন, মূলত তারা ভীরু ও কাপুরুষ, যেমন ফিরআউনের মতো মিসরের একচ্ছত্র সম্রাটের মুখে মূসা (আ) সম্পর্কে উচ্চারিত ভাষায় তা প্রকাশ পেয়েছে।
- ২. ফিরআউনের উক্তি থেকে প্রমাণ হয় যে, মূসা (আ) যে সত্য নবী তা সে বুঝতে পেরেছে। কিছু ক্ষমতা হারানোর ভয়ে জনগণের দৃষ্টিকে অন্যদিকে ফিরিয়ে দেয়ার জন্য তাঁকে যাদুকর বলে আখ্যায়িত করেছে।
- ७. नवीरमत यू'क्षियात्र সাথে यामूकतरमत एिक्स्वाक्षी कथरना िक्स्व भारत ना । সুভরাং দীনে হকেন্ন অনুসারীদের সাথে বাতিলের অনুসারীরাও কখনও িটকতে পারে না ; যদি তারা সত্যিকার অর্থে হকের অনুসারী হয় ।
- আল্লাহ তা'আলা তাঁর নেক বান্দাহদেরকে যেকোনো শক্তির মুকাবিলায় জয়ী করে দিতে
  পারেন ; যেমন মুসা (আ)-কে ফিরআউনের মতো শক্তিধর যালিমের মুকাবিলায় জয়ী করেছেন।
- ৫. यशन षाच्चार ছाড়ा षात्र कात्ना व्यक्ति वा वळ्ळत नात्म कत्रम कत्रा दिव नय़—धन्नकम कत्रम कत्रा भित्रक।
- ্ ৬. যাদুকররা মৃসা (আ)-কে আল্লাহর নবী হিসেবে বুঝতে পেরে ফিরআউনের সকল হুমকী-ধমকীকে উপেক্ষা করে ঈমানের ছায়াতলে আশ্রয় গ্রহণ করলো। এটা ছিল নবী মৃসা (আ)-এর আর একটি মু'জিয়া।
- ৭. সকল যুগেই নবী-রাসৃষদের সাথে সংঘাত সৃষ্টি হয়েছে ক্ষমতাসীন গোষ্টী ও ভাদের সহায়ক শক্তিগুলোর সাথে। এর কারণ হলো, নবী-রাসৃলদের উত্থান দ্বারা ক্ষমতাসীন বাতিল শক্তির ধ্বংস অনিবার্য।
- ৮. আল্লাহদ্রোহী বাতিল শক্তিকে ক্ষমতায় রেখে কখনো দীনে হক বিজয় লাভ করতে পারে না। ক্ষমতার আসনে উভয় শক্তির সহাবস্থানও সম্ভব নয়।
- ৯. বাতিল শক্তির অবস্থান থাকবে হক-এর অধিনন্ত অবস্থায়। বিজ্ঞয়ীর আসনে থাকবে দীনে হক, এটাই আল্লাহ তা আলা কর্তৃক রাসূলের উপর প্রদন্ত দায়িত্ব।
- ১০. হক ও বাতিলের এ সংগ্রাম কিয়ামত পর্যন্ত থাকবে। এর মধ্য দিয়েই জানাতবাসী ও জাহান্নাম-বাসী বাছাই হয়ে যাবে। আল্লাহ তা আলা এ বাছাইয়ের উদ্দেশ্যেই এ সংগ্রামকে জারী রাখবেন।
- ১১. হক ও বাতিলের এ সংগ্রামে আমাদেরকে সচেতনভাবে হকের পক্ষই অবলম্বন করতে হবে। জীবনের সকল পর্যায়েই হককে চিনে নেয়ার জ্ঞান অবশ্যই অর্জন করতে হবে এবং অর্জিত জ্ঞানের আলোকে হকের পথে চলতে হবে।

পারা ঃ ১৯

#### সুরা হিসেবে রুকু'-৪ পারা হিসেবে রুকু'-৮ আয়াত সংখ্যা-১৭

﴿ وَكُونَ الْمُ مُوسَى اَنَ اَسْرِ بِعِبَادِيَ اِنْكُرُ مُتَبِعُونَ ﴿ فَارْسَلَ فَوْعُونَ ﴿ وَكُونَ دَعُ وَالْكُمْ مُتَبِعُونَ ﴿ فَارْسَلَ فَوْعُونَ ﴿ وَكُونَ دَعُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّا لَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ

ق الْمَارِّنَ حَشَرِيْ ـَ نَ وَ الْمَارِّنَ حَشَرِيْ لَكَ الْمَارِّنِي حَشَرِيْ وَ الْمَوْلِكَا الْمَوْرُومَةُ قَلِيلُونَ ﴿ وَالْمَوْلِكَا الْمَوْرُومَةُ قَلِيلُونَ ﴿ وَالْمَوْلِكَا الْمَالَكُونَ الْمَوْلِكَا الْمَوْلِكَا الْمَوْرُومَةُ وَالْمَوْلِكَا الْمَوْلِكَا الْمَوْلِكَا الْمُوالِكَا الْمُوالْكَالَةِ الْمُولِكَا الْمُوالْكَالِيَّةُ الْمُولِيَّةُ الْمُولِيَّةُ الْمُولِيَّةُ وَالْمُولِيُّةُ الْمُولِيُّةُ وَالْمُولِيُّةُ وَالْمُولِيُّةُ الْمُولِيُّةُ وَالْمُولِيُّةُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَالْمُولِيُّ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَالْمُولِيُّ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ

قَوْنَ ﴿ وَالْمَا مُحَدِّدُ وَالْمَا مُحَدِّدُ وَالْمَا مُحَدِّدُ وَالْمَا مُحَدِّدُ وَالْمَا مُحَدِّدُ وَالْم উত্তেজিতকারী। ৫৬. আর আমরা তো সবাই অবশ্যই সদা-সতর্ক সশন্ত্র (একটি দল)80 ৫৭. অবশেষে আমি বের করলাম তাদেরকে (তাদের) বাগ-বাগিচা ও ঝর্ণাধারাসমূহ থেকে।

اَسْرَ , اسْرَ , اسْلَ وَالله وَاله وَالله وَاله

8). পূর্বোক্ত ক্লকু তে বর্ণিত ঘটনার পরে বেশ ক'টি বছর অতিবাহিত হয়েছে, যা এখানে আলোচনা করা হয়নি। হযরত মৃসা (আ)-এর এ সুস্পষ্ট মু'জিযা দেখার পরও হঠকারী ফিরআউন ঈমানতো আনেনি বরং বনী ইসরাঈলের উপর তার নির্যাতনের মাত্রাও বেড়ে গেছে। অবশেষে আল্লাহ তা'আলা বনী ইসরাঈলকে নিয়ে হিজরত করার জন্য মূসা (আ)-কে নির্দেশ দিয়েছেন।

# ٣٥٥ وَكُنُورٌ وَمُقَا إِكِرُهِ كُنْ لِكَ أُو اَوْ رَثْنَهَا بَنِي إِسْرَاءِيلَ فَاتَبَعُوهُ مُرْشُوتِينَ

৫৮. আর (তাদের) ধনাগারসমূহ ও উত্তম প্রাসাদসমূহ থেকে<sup>৪৪</sup>। ৫৯. এরপই (করেছিলাম)—আর সে সবের অধিকারী করেছিলাম বনী ইসরাঈলকে<sup>৪৫</sup>। ৬০. অতপর তারা (কিরআউনের লোকেরা) ভোর হতে হতেই তাদের (বনী ইসরাঈলের) পেছনেই এসে পড়লো।

- 8২. বনী ইসরাঈলকে নিয়ে রাতের বেলা হিজরত করার নির্দেশ দেয়া হয়েছে। কেননা ফিরআউনের সেনাবাহিনী তাদের পিছু ধাওয়া করলে তারা যেন রাতারাতি কিছুটা গিয়ে পৌছতে পারে। এখানে উল্লেখ্য যে, বনী ইসরাঈলের বসবাসতো কোনো নির্দিষ্ট অঞ্চলে ছিল না; বরং তাদের বসবাস ছিল বিভিন্ন অঞ্চলে। সূতরাং তাদের সকলকে একটি নির্দিষ্ট তারিখে রাতের বেলা একটা নির্দিষ্ট স্থানে একত্রিত হয়ে হিজরত করার জন্য তৈরী করা সহজ ব্যাপার ছিল না।
- ৪৩. ফিরআউনের একথাগুলো থেকে তার মনের গোপন ভয় প্রকাশ পাছে। বাহ্যিক দিক থেকে সে জনগণের কাছে নিজের নির্ভিকতা প্রদর্শন করতে চেষ্টা করলেও তাৎক্ষণিক সাহায্যের জন্য সে সেনাবাহিনীর শরণাপন হয়েছিল। এ থেকেই বুঝা যায় যে, সে বনী ইসরাঈলের পক্ষ থেকে বিপদের আশংকা করছিল। অপরদিকে সে তার আশংকাকে গোপন রাখার চেষ্টা করছিল। তাই সে প্রকাশ্যে প্রচার করে বেড়াছে যে, বনী ইসরাঈলতো সামান্য কয়েকজন লোক মাত্র। তারা আমাদের কিছুই করতে পারবে না। তবে তারা আমাদেরকে তাদের কাজের মাধ্যমে বিরক্তি ও ক্রোধ সৃষ্টি করেছে। তাই আমরা তাদেরকে শান্তি দিতে চাই। তাই আমরা সেনাবাহিনী তলব করেছি।
- 88. অর্থাৎ ফিরআউন তার রাজ্যের শ্রেষ্ঠ কর্মকর্তাদেরকে এবং বিভিন্ন অঞ্চলের সেনাবাহিনীর লোকদেরকে বনী ইসরাঈলের পেছনে তাড়া করে তাদেরকে ধ্বংস করার জন্য লাগিয়ে দিয়েছেন। তার মতে সে খুব বৃদ্ধিমপ্তার পরিচয় দিয়েছেন; কিন্তু আল্লাহ তা'আলা তাদেরকে এভাবে তাদের আরাম-আয়েশ থেকে বের করে এনে সাগরে ছবিয়ে দিয়েছেন। তারা যদি বনী ইসরাঈলের পেছনে না ছুটতো তাহলে তারা এভাবে সাগরে ছবে মরতো না। কিন্তু তারা মযলুম বনী ইসরাঈলকে নিরাপদে যে দিতে চাইলো না এবং তাদের উপর আক্রমণ করে তাদেরকে চিরকালের জন্য নিশ্চিহ্ন করে দিতে চাইলো এ উদ্দেশ্যে তাদের রাজপুরুষরা এবং বিভিন্ন এলাকার বড় বড় সরদাররা ও রাজকর্মচারীরা তাদের অহংকারী বাদশাহকে সাথে নিয়ে প্রাসাদসমূহ থেকে বের হয়ে পড়লো। এর কলে বনী ইসরাঈলতো নিরাপদে মিসর থেকে বেরও হয়ে গেলো আর মিসরের যালিম ফিরআউনী সামাজ্যের প্রধান জনশক্তি সাগরে ছবে মরলো।

#### ۗ ۗ۞ڣؘڵؠؖٵڗۘٳٵٛٵٛڮۿڣۣۊؘٲڶٲڞڂۘۘۘۘؠٷؖڛٳڹۜٵڷؠۮۯڰٛۉڹڰٛؖۊؘٲڶڬڵؖڐٵؚڹؖ؞ڡؘۼؚؽ

৬১. অতপর যখন দল দু'টো পরম্পরকে দেখলো, মৃসার সাধীরা বললো— 'আমরা তো নিশ্চিত পাকড়াও হয়ে পড়লাম। ৬২. তিনি (মৃসা) বললেন— 'কখ্খনও নয় নিশ্য আমার সাথে আছেন

رَبِيْ سَيَهُكِيْ ﴿ فَالْكَالِي هُوسَى أَنِ أَضْرِبُ بِعَصَاكَ الْبَحْرُ فَانْعَلَقَ আমার প্রতিপালক, তিনি শীঘ্রই আমাকে পথ দেখাবেন<sup>8৬</sup>। ৬৩. তারপর আমি মৃসার প্রতি ওহী করলাম যে, তোমার লাঠি দ্বারা সাগরে আঘাত করো; ফলে তা (সাগর) বিদীর্ণ হয়ে গেলো

الْجَمْعنِ: निन पूटिं। - الْجَمْعنِ: निन पूटिं। - प्राया : الْجَمْعنِ: निन पूटिं। - प्राया : الْمُدْرُكُونَ : निन पूटिं। - प्राया : الْمُدْرُكُونَ : म्र्यात : म्र्यात : म्र्यात : الله - اله - الله - اله

৪৫. অর্থাৎ ফিরআউনের জাতির লোকদের পরিত্যক্ত বাগ-বাগিচা, নদ-নদী, ধন-ভারার ও উন্নত আবাসগৃহসমূহের মতই নিয়ামতসমূহ আল্লাহ তা আলা বনী ইসরাঈলকে ফিলিস্তীন ভূখতে দান করেছেন। সূরা আরাফের ১৩৬ ও ১৩৭ আয়াতেও এদিকে ইংগীত করা হয়েছে—

"অতএব আমি তাদের প্রতি প্রতিশোধ নিশাম এভাবে যে, তাদেরকে সাগরে ডুবিয়ে দিলাম। কেননা তারা আমার নিদর্শনাবলীকে মিধ্যা সাব্যস্ত করেছিল এবং এ সম্বন্ধে তারা গাফিল ছিল। আর আমি উত্তরাধিকারী করে দিলাম সে কাওমকে— যাদেরকে দুর্বল গণ্য করা হতো সে যমীনের পূর্বে ও পশ্চিমের, যাতে আমি বরকত স্থাপন করেছিলাম।"

এ আয়াতে উল্লিখিত বরকতময় স্থান দারা ফিলিস্তীনকে বুঝানো হয়েছে। 'বারাকনা' বলে ফিলিস্তীনের এলাকাকে বরকতময় করার কথা বুঝানো হয়েছে বলে মুফাস্সিরীনে কেরাম মনে করেন। কুরআন মাজীদের সুরা বনী ইসরাসলে, সুরা আল আহিয়ায় এবং সুরা সাবা'য়-ও "বারাকনা' শব্দ ফিলিস্তীনের জনপদগুলো সম্পর্কে ব্যবহার করা হয়েছে।

৪৬. অর্থাৎ 'আমার সাথে আমার প্রতিপালক আছেন, তিনি এখনই আমাকে পথ দেখাবেন।' ঈমানের পরীক্ষা এক্সপ পরিস্থিতিতেই হয়ে থাকে। আল্লাহর নবী মৃসা (আ) যেন এ সংকট থেকে উদ্ধারের পথ চোখে দেখছেন। তাঁর চেহারায় ভয়-ভীতির কোনো আভাসও ছিল না। ঠিক এমনি ধরনের পরিস্থিতি সৃষ্টি হয়েছিল আমাদের প্রিয় নবী হয়রত মুহাম্বদ

### فَكَانَ كُلُّ فِرْقِ كَالطَّوْدِ الْعَظِيرِ ﴿ وَازْلَفْنَا ثَرِّ الْأَخْرِينَ ﴿ وَانْجَيْنَا مُوسَى وَ এবং প্রত্যেক অংশই ছিল বিশাল পর্বতের মতো<sup>89</sup>। ৬৪. আর আমি সেখানে পৌছে দিলাম অন্যদেরকে<sup>৪৮</sup>। ৬৫. এবং উদ্ধার করলাম মৃসা ও

- ( ك+ال+طود)-كَالطُوْد ; ত্বত্যেক نورْق ; প্রত্যেক كُلُّ : পর্বত্যেক (ن + كَانَ)-فَكَانَ পর্বত্যের হাট্রেনিলাল। (১) - কর্ত্রের হাট্রেনিলাল। কর্ত্রের হাট্রেনিলাল। কর্ত্রের হাট্রেনিলাল। কর্ত্রের হাট্রেনিলাল। কর্ত্রের হাট্রেনিলাল। কর্ত্রের হাট্রেনিলাল - কর্ত্রের হাট্রেনিললাল - ক্রিনিলাল - ক

(স)-এর হিজরতের পথে 'সাওর' গিরিগুহায় আত্মগোপনের সময়। পেছনে ধাবমান এ গিরিগুহার মুখে এসে দাঁড়িয়েছিল। সামান্য নীচের দিকে দৃষ্টি ফেললেই গুহার ভেতরের দিকে নজর পড়তো এবং আত্মগোপনকারী রাস্ল ও তাঁর সাথী আবু বকর (রা)-কে শক্ররা দেখে ফেলতো। এ পরিস্থিতিতে আবু বকর (রা) অস্থিরতা প্রকাশ করলে রাস্লৃক্মাহ (স) বললেন—"চিন্তা করো না, আল্লাহ আমাদের সাথে আছেন।"

8৭. অর্থাৎ হ্যরত মূসা (আ)-এর লাঠির আঘাতে পানি দু'পালে বিশাল পর্বতের আকারে দাঁড়িয়ে গিয়েছিল এবং মাঝখানে শুকনো রাস্তা হয়ে গিয়েছিল। আর তা এত দীর্ঘ সময় পর্যন্ত স্থায়ী ছিল যে, কয়েক লক্ষ বনী ইসরাঈল তার মধ্য দিয়ে সাগর পার হয়ে গিয়েছিল। তাছাড়া ফিরআউনের দলও সে পথ ধরে সাগরের মাঝখান পর্যন্ত পৌছে গিয়েছিল। সূরা আদ দুখান-এর ২৪ আয়াতে বলা হয়েছে যে, বনী ইসরাঈল সাগর পার হয়ে যাওয়ার পর আল্লাহ তাআলা মূসা (আ)-কে নির্দেশ দেন যে, "তাকে (সাগরকে) এ অবস্থায় ছেড়ে দাও। ফিরআউনের সৈন্য বাহিনী এখানে ছবে মরবে।" এতে বুঝা যায় যে, মূসা (আ) পাড়ে উঠে যদি সমুদ্রে পুনরায় লাঠি দিয়ে আঘাত করতেন, তাহলে উভয় দিকে পর্বতের মত খাড়া পানির দেয়াল ভেঙ্গে পড়তো এবং সাগর সমতলে পরিণত হয়ে যেতো। তাই আল্লাহ তাঁকে তা করতে নিষেধ করেন, যাতে ফিরআউনের সৈন্য বাহিনী শুকনো পথ দেখে সাগরে নেমে পড়ে, আর পানি দু'দিক থেকে এসে তাদেরকে ছুবিয়ে দেয়। এটা ছিল আল্লাহর নবী মূসা (আ)-এর সুস্পষ্ট মু'জিযা।

৪৮. অর্থাৎ ফিরআউন ও তার দলবলকে সেখানে (সাগর তীরে) পৌছে দিলাম। ৪৯. অর্থাৎ এতে মু'মিন ও কাফির সকলের জন্যই শিক্ষা রয়েছে। মু'মিনদের জন্য শিক্ষা

### اَكْرُهُمُ مُوْمِنِينَ ﴿ وَإِنَّ رَبِّكَ لَهُو الْعَزِيزُ الرَّحِيمُ فَ

তাদের অধিকাংশ মু'মিনর্দের শামিল। ৬৮. আর অবশ্যই আপনার প্রতিপালক— তিনি তো নিন্ঠিত পরাক্রমশালী, পরম দয়ালু।

- আর وَ الكثر +هم) - তাদের অধিকাংশ ; مُؤَمنيْنَ - মু'মিনদের শামিল । ﴿ وَ الكثر هُمُ نالهُ وَ - আপনার প্রতিপালক ; وَبِكَ - তিনিতো নিশ্চিত ; তিনিতো নিশ্চিত ; المُؤَرِّرُ পরাক্রমশালী : الْعَزِيْزُ

হলো— যালিম ও তার সহায়ক শক্তিগুলো বাহ্যিক দিক থেকে যতই সর্বগাসী বলে মনে হোক না কেন, শেষ পর্যন্ত আল্লাহর সাহায্যে সভ্যই বিজয়ী হয় এবং মিথ্যার শির নত হয়ে যায়।

আর কাফিরদের জন্য শিক্ষা হলো—সুস্পষ্ট মু'জিযা এসে যাওয়ার পরও যারা কৃফরীতে হঠকারিতা প্রদর্শন করে, তাদের পরিণতি কিরূপ ভয়াবহ হতে পারে। ফিরআউন ও তার জাতির সরদার ও হাজার হাজার সৈন্যের চোখের সামনে বছরের পর বছর ধরে যে মু'জিযাসমূহ সংঘটিত হয়েছে, সেগুলোকে তারা উপেক্ষা করে এসেছে এমনকি তারা যখন সাগর পাড়ে এসে দেখলো যে, সাগরের পানি অলৌকিকভাবে দু'দিকে খাড়া হয়ে মাঝখানে তকনো রাস্তা হয়ে গেছে এবং বনী ইসরাঈল এ রাস্তা দিয়ে পার হয়ে গেছে, তখনও তাদের হল হলো না যে, মৃসা (আ)-এর সাথে আক্মাহর সাহায্য রয়েছে। তবে পানি যখন তাদেরকে দু'দিক থেকে চেপে ধরলো এবং আক্মাহর গযবের মধ্যে পাকড়াও হয়ে গেলো তখন তাদের চেতনা ফিরে আসলো। ফিরআউন তখন চিৎকার করে বলেছিল— "আমি ঈমান আনলাম যে, তিনি ছাড়া কোনো ইলাহ নেই, যার প্রতি ঈমান এনেছে বনী ইসরাঈল এবং আমি মুসলিমদের শামিল।"—সূরা ইউনুস ঃ ৯০

#### ( ৪র্থ ক্লফৃ' (৫২-৬৮ আয়াত)-এর শিক্ষা

- ১. দীন ও ঈমানকে হিফাযত করার জন্য হিজরত করা নবীদের সূত্রত। মূসা (আ)-কেও ফিরআউনের যুলুম থেকে বনী ইসরাঈলকে রক্ষা করার জন্য আল্লাহর নির্দেশে মিসর থেকে ফিলিন্তীনে হিজরত করতে হয়েছে। হিজরতের এ প্রয়োজনীয়তা কিয়ামত পর্যন্ত শেষ হবে না। সূতরাং প্রয়োজনে হিজরতের জন্য মানসিক প্রস্তুতি থাকা কর্তব্য।
- ২. ফিরআউন প্রকাশ্যে যা কিছু বলুক বা করুক না কেন, তার কথা ও তৎপরতা দ্বারা প্রমাণিত হয় যে, সে অত্যন্ত ভয় পেয়েছে। সত্যের আবির্ভাবে মিথ্যা ভীত না হয়ে পারে নাণ এটাই চিরন্তন নিয়ম।
- ৩. মৃসা (আ)-এর সুস্পষ্ট মু'জিযাসমূহ দেখার পরও হঠকারী ফিরআউন ঈমান আনেনি। সকল যুগেই এ ধরনের ফিরআউনের অর্থাৎ হঠকারী মানুষের সন্ধান পাওয়া যাবে, যারা কখনো ঈমান আনবে না।
- ৪. যালিম শাসক ও তার সহায়ক শক্তিগুলোকে তাদের সীমালংঘনমূলক কার্যক্রম চালানোর জন্য যেটুকু সুযোগ দেন, তারা ততটুকুই করতে পারে। অতপর যখন লাগাম টেনে ধরেন তখন তার পতন অনিবার্য হয়ে উঠে।

- ৫. কঠিন বিপদের সময় ঈমানের পরীক্ষা হয়। সামনে অথৈ সাগর, পেছনে ফির**আউনের শক্তিশালী** বাহিনী, তাদের হাতে ধরা পড়া মানেই মৃত্যু, আর সাগরে ঝাঁপিয়ে পড়াও মৃত্যুর শামিল। এমন পরিস্থিতিতে আল্লাহর উপর দৃঢ় আস্থা পোষণ করা মজবুত ঈমানের পরিচায়ক। আমাদেরকে এমন ঈমান লাভের জন্য সচেষ্ট থাকতে হবে।
- ७. মজবৃত ঈমানের অধিকারী হতে পারলে বিপদে অলৌকিকভাবে আশ্বাহর সাহায্য এসে পড়া আজও অসম্ভব নয়।
- ৭. ময়লুম বনী ইসরাঈশকে প্রাণ ও ঈমান নিয়ে পলায়ন করতে বাঁধা দেয়া ছিল ফিরআউনের চরম বাড়াবাড়ি। আল্লাহ তাআলা এমন বাড়াবাড়ি পছন্দ করেন না, তাই তাদেরকে চিরতরে ধ্বংস করে দিয়েছেন।
- ৮. ইতিহাসে সীমালংঘনকারীদের তাৎক্ষণিক পরিণাম সম্পর্কে অনেক ঘটনাই উল্লিখিত আছে। আমাদের চোখের সমানেও এমন অনেক ঘটনা রয়েছে; কিছু আমরা তা থেকে শিক্ষালাভ করি না। এসব ঘটনা থেকে শিক্ষা গ্রহণ করাই বৃদ্ধিমানের কাজ।
- ৯. বনী ইসরাঈলকে আল্লাহ তাআলা ফিরআউনের কবল থেকে রক্ষা করলেন এবং ফিরআউন ও তার জাতির লোকদের মতই বাগ-বাগিচা, প্রবহমান নদ-নদী ও ঝর্ণাধারা এবং মনোরম আবাসস্থল দিয়েছেন ; কিন্তু এ জাতিটিও ছিল অকৃতজ্ঞ ও অভিশপ্ত।
- ১০. ইতিহাসে আল্লাহ তাআলার পরাক্রমের এবং তাঁর করুণা ধারার হাজারো উদাহরণ ররেছে। আমাদেরকে অবশ্যই সেসব ঘটনা থেকে শিক্ষা গ্রহণ করতে হবে।

#### সূরা হিসেবে রুক্'-৫ পারা হিসেবে রুক্'-৯ আয়াত সংখ্যা-৩৬

@وَإِنْكُ عَلَيْهِرْ نَبَا إِبْرُهِيْرُ هُ إِذْ قَالَ لِإِبْيهِ وَقَوْمِ مَا تَعْبُدُونَ @قَالُوْا

৬৯. আর আপনি তাদের নিকট ইবরাহীমের বৃত্তান্ত বর্ণনা করুন<sup>৫০</sup>। ৭০. যখন তিনি তাঁর পিতা ও তাঁর কণ্ডমকে বললেন—'তোমরা কিসের পূজা করছো<sup>৫১</sup> ?' ৭১. তারা বললো—

(علی + هم) - كَلَيْهُمْ : আপনি বর্ণনা করুন ; عَلَيْهُمْ : - كَبَنَ - আপনি বর্ণনা করুন ; عَلَيْهُمْ : আপনি বর্ণনা করুন ; ابْرُهِيْمَ ; বৃত্তান্ত : ابْرُهِيْمَ : ইবরাহীমের । ﴿﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

৫০. কুরআন মাজীদের বিভিন্ন সূরায় হযরত ইবরাহীম (আ)-এর সমসাময়িক কালের বিভিন্ন ঐতিহাসিক ঘটনা উল্লিখিত হয়েছে। এখানে তাঁর নবুওয়াত লাভের পর তাঁর পরিবার ও নিজ সম্প্রদায়ের সাথে যে সংঘাত শুরু হয়েছিল সে ঘটনা বর্ণনা করা হয়েছে।

এ ঘটনা ক্রআন মাজীদে বারবার এসেছে, এর কারণ হচ্ছে, আরবের লোকেরা, বিশেষ করে কুরাইশরা নিজেদেরকে হযরত ইবরাহীম (আ)-এর অনুসারী মনে করতো। তাদের দাবি ছিল 'ইবরাহিমী ধর্মই আমাদের ধর্ম।' তাছাড়া ইয়াহুদী ও খৃন্টানরাও ইবরাহীম (আ)-কে নিজেদের ধর্মীয় নেতা বলে দাবি করতো। আল্লাহ তাআলা তাই সতর্ক করে দিয়েছেন যে, ইবরাহীম (আ) যে দীন নিয়ে এসেছিলেন তা ছিল শির্ক মুক্ত নির্ভেজাল দীন ইসলাম। তিনি যে দীন নিয়ে এসেছিলেন তা-ই নিয়ে এসেছেন মুহাম্মদ (স)। কিছু তোমরা তাঁর সাথে সংঘাতে লিগু হয়েছো। তিনি ইয়াহুদী বা খৃন্টান কোনোটাই ছিলেন না। ইয়াহুদীবাদ ও খৃন্টবাদ তো অনেক পরে উদ্ভাবন করা হয়েছে। আল্লাহ তাআলা সূরা আলে-ইমরানের ৬৭ ও ৬৮ আয়াতে ঘোষণা করেছেন—"ইবরাহীম ইয়াহুদীও ছিলেন না এবং খৃন্টানও ছিলেন না, তিনি ছিলেন একনিষ্ট মুসলিম; আর তিনি মুশরিক ছিলেন না। মানুষের মধ্যে ইবরাহীমের অধিক নিকটবর্তী তারাই যারা তাঁর অনুসরণ করেছে এবং এ নবী ও তাঁর প্রতি যারা ঈমান এনেছে।"

বিশদ জ্ঞান লাভের জন্য নিম্নোক্ত সূরাসমূহের উল্লিখিত আয়াতসমূহ দুষ্টব্য। [সূরা আল বাকারা ২৫৮ আয়াত থেকে ২৬০ পর্যন্ত, [সূরা আল আনয়াম ৭৪-৮২; সূরা মারইয়াম ৪১-৪৮; সূরা আল-আবিয়া ৫১-৭১; সূরা আস সাফ্ফাত ৮৩-১১২; সূরা আল-মুমতাহিনা ৪ আয়াত]

৫১. অর্থাৎ তোমরা যেসব দেব-দেবীর পূজা করছো সেগুলোর স্বরূপ কি ? সেগুলোর কি কোনো ক্ষমতা আছে, যার দ্বারা তোমাদের কোনো উপকার বা অপকার করতে পারে ?

# نَعِبُ أَصْنَامًا فَنَظُلُ لَهَاعِكِفِينَ ۞ قَالَ هَلْ يَسْعَوْنَ كُرْ إِذْ تَنْ عَوْنَ نَ

'আমরা প্রতিমার পূজা করি এবং তাদের সেবক হিসেবেই আমরা সদামগ্ন থাকি'<sup>৫২</sup>। ৭২. তিনি (ইবরাহীম) বললেন—"যখন তোমরা (তাদেরকে) ডাক, তখন তারা কি তোমাদের ডাক শোনে ?'

@ أُوينَفُعُونَكُمْ أُويضُونُ فَالْوَابِلُ وَجَنْ أَابًا عَنَا كُلْكَ يَفْعُلُونَ ۞

৭৩. অথবা, ভারা কি ভোমাদের কোনো উপকার করতে পারে, অথবা পারে কি কোনো ক্ষতি করতে ?"
৭৪. তারা বললো—"বরং আমরা আমাদের পিড়পুরুষদেরকে পেয়েছি—তারা এব্লপই করতো।"

﴿ قَالَ اَفَرِءَ يُتَرِّمُا كُنتُر تَعْبِلُونَ ﴿ اَنْتُرُواْ بِأَوْكُرُ الْأَقْلُ مُونَ ﴿ فَإِنْهُر

৭৫. তিনি (ইবরাহীম) বললেন—"তোমরা কি ভেবে দেখেছো, তাদের সম্বন্ধে যাদের পূঞ্চা করছো? ৭৬. তোমরা এবং তোমাদের পূর্ববর্তী পিতৃপুরুষরাও<sup>88</sup>।" ৭৭. তারা সবাই অবশ্যই

৫২. অর্থাৎ এগুলো যে কাঠ ও পাথরের মূর্তিমাত্র তা আমরাও জানি; কিছু আমরা এগুলোর পূজা করি, আমাদের বাপ-দাদারা এগুলোর পূজা করে গিয়েছে, আমরা এগুলোর পূজা ও সেবা করেই যাবো—এটাই আমাদের আকীদা-বিশ্বাস।

৫৩. অর্থাৎ এগুলো আমাদের ফরিয়াদ শুনতে বা উপকার-অপকার করতে পারুক বা না পারুক যেহেতু আমাদের বাপ-দাদাদের আমল থেকে এদের পূজা চলে আসছে, তাই আমরাও তা করে যাচ্ছি। এভাবে তারা নিজেরাই স্বীকার করে নিয়েছে যে, তাদের ধর্মের পেছনে তাদের পূর্বপুরুষদের অন্ধ অনুকরণ ছাড়া আর কোনো যুক্তি-প্রমাণ নেই।

৫৪. অর্থাৎ তোমরা কি চোখ বন্ধ করে বাপ-দাদার অন্ধ অনুকরণ করবে ? তোমরা একবারও ভেবে দেখবে না যে, তোমাদের উপাস্যদের উপাস্য হওয়ার মত কোনো গুণ-

# عَلُّوْ لِي إِلَّارِبَ الْعَلَمِيْتَ ﴿ الَّذِي خَلَقَنِي فَهُويَهُدِينِ ﴿ وَالَّذِي هُوَ مَوْكُمُ وَا

আমার শত্রু, <sup>৫৫</sup> শুধুমাত্র 'রাব্বুল আলামীন' ছাড়া<sup>৫৬</sup>। ৭৮. যিনি আমাকে সৃষ্টি করেছেন<sup>৫৭</sup> এবং তিনিই আমাকে পথ দেখান। ৭৯. আর তিনি-ই যিনি

- الَّذِيْ आमात ; الَّذِيْ हाज़ - رَبُّ الْعُلْمِيْنَ ; तात्त्व आवामीन । ﴿ اللَّذِيْ वावा - عَدُوُ اللَّهَ الل यिनि ; فَهُو )-فَهُو )- अप्रांति अ्षि करत्राहन ; فَهُو )- अप्रांति हैं (خلق الله )-فَلْقَنِيْنَ (خلق الله عَلَمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّ

বৈশিষ্ট্য আছে কিনা ? তোমাদের ভাগ্যের ভাল বা মন্দ করার কোনো ক্ষমতা যদি এসব প্রতিমার না-ই থাকে, তাহলে কেন তোমরা এ সবের পূজা করে যাচ্ছো ?

৫৫. অর্থাৎ আমি যদি তোমাদের মতো অন্ধ বিশ্বাসে এসব দেব-দেবীর পূজা করি, তাহলে আমার দুনিয়া ও আখিরাত উভয়ই বরবাদ হয়ে যাবে। এদের পূজা আমার জন্য ক্ষতিকর। সূতরাং এরা আমার দুশমন। এদিকে ইংগীত করেই সূরা মারইয়ামের ৮১ ও ৮২ আয়াতে বলা হয়েছে—

"তারা আল্লাহ ছাড়া অন্যসব উপাস্য এজন্য গ্রহণ করেছে যাতে তারা তাদের জন্য সাহায্যকারী হয়। কখনো নয়, অচিরেই তারা তাদের ইবাদাতকে অস্বীকার করবে এবং তাদের প্রতিপক্ষ হয়ে দাঁড়াবে।"

অর্থাৎ কিয়ামতের দিন তারা তাদের বিরুদ্ধে সাক্ষ্য দেবে এবং রলে দিবে যে, আমরাতো তাদেরকে আমাদের পূজা করতে বলিনি, তারা আমাদের পূজা করছে, তা আমরা অবগতই নই।

ইবরাহীম (আ) তাদের দেব-দেবী তথা উপাস্যদের শত্রুতাকে নিজের সাথে সম্পর্কিত করেছেন। এটা ছিল দীন প্রচারের কৌশল। যাতে শ্রোতাকে চিন্তা-ভাবনা করতে উদুদ্ধ করা হয়েছে। তারা যেন ভেবে দেখে যে, ইবরাহীম যেমন আমাদের দেব-দেবীর উপাসনার মধ্যে তার নিজের ক্ষতি দেখেছে এবং তা থেকে নিজেকে বিরত রাখার মধ্যে নিজের কল্যাণ দেখেছে, আমাদেরও উচিত ভেবে দেখা যে, আমরা এদের পূজা করে কতটুকু লাভবান হচ্ছি। যদি আমাদের কোনো লাভই না হয়ে থাকে তাহলে শুধু শুধু আমরা এসব কাঠ-পাথরের মূর্তির পূজা করে নিজেদের সময় ও অর্থের অপচয় করবো। জেনে-বুঝে আমরা এ ক্ষতির সন্মুখীন কেন হরো।

৫৬. অর্থাৎ আল্লাহ ছাড়া আর যত উপাস্য দুনিয়ার মানুষ বানিয়ে নিয়েছে, সবগুলোই মানুষের শক্র । এসবের উপাসনা করার কোনো লাভ আমি দেখছি না । বাপদাদার অন্ধ অনুকরণ ছাড়া এসবের উপাসনার পক্ষে কোনো যুক্তি প্রমাণও নেই । আল্লাহর ইবাদাতের সপক্ষেই যুক্তি প্রমাণ আছে, যা তোমরাও অস্বীকার করতে পারো না ।

৫৭. অর্থাৎ আল্লাহ-ই একমাত্র ইবাদাতের হকদার—এর প্রথম যুক্তি হলো, তিনিই সবকিছুর স্রষ্টা, সৃষ্টির কাজে তাঁর কেউ শরীক নেই। এমনকি তাদের উপাস্যরাও আল্লাহরই 🔏

يُطْعَمُنِي وَيَسْقِينِ ﴿ وَ الْوَامِرْضُتَ فَهُ وَيَشْفِينِي ۗ ﴿ وَ الَّذِي يَمِيتُنِي اللَّهِ عَلَمَ اللَّهِ আমাকে আহার করান ও পান করান। ৮০. আর যখন আমি রোগাক্রান্ত হই তখন তিনি-ই আমাকে আরোগ্য দান করেন্ব । ৮১. এবং যিনি আমাকে মৃত্যু দান করবেন

تُرِيْحَمِيْنِيْ وَالَّذِي اَطْهَعُ اَنْ يَغْفِرُ لِي خَطِيْنِيْ يَوْ الْرَبِي ﴿ رَبِّ অতপর আবার আমাকে জীবিত করবেন। ৮২. আর আমি আকাক্ষা রাখি বে, किয়ামতের দিন বিনি আমার ভূল-ক্রটি ক্ষমা করে দেবেন<sup>৫১</sup>। ৮৩. হে আমার প্রতিপালক!

وَ اللهِ اللهِ

সৃষ্টির সর্বজন স্বীকৃত বিষয়। হযরত ইবরাহীম (আ)-এর জাতির সকল মুশরিকের বিশ্বাসও এর ব্যতিক্রম ছিল না। গুটি কতেক নান্তিক ছাড়া এটা অস্বীকার করার মতো হঠকারিতা দুনিয়াতে আর কেউ দেখায়নি। আল্লাহ বিশ্ব-জাহানের স্রষ্টা। ইবরাহীম (আ)-এর যুক্তি ছিল—যিনি স্রষ্টা তারই ইবাদত করতে হবে—এটাই যুক্তিসংগত কথা। স্রষ্টা ছাড়া ইবাদাত পাওয়ার অধিকার কারো থাকতে পারে না।

৫৮. ইবাদাত পাওয়ার একমাত্র হকদার আল্লাহ হওয়ার দ্বিতীয় যুক্তি হলো—আল্লাহ তাআলা মানুষকে সৃষ্টি করেই ছেড়ে দেননি, বরং সৃষ্টির সাথে সাথে দিক নির্দেশনা, প্রতিপালন, রক্ষণাবেক্ষণ ও প্রয়োজন পূরণের দায়িত্বও তিনি পালন করেছেন। জন্ম থেকে নিয়ে মৃত্যু পর্যন্ত এবং জন্মের আগে যখন মানুষ মাতৃগর্ভে অবস্থান করে তখনও উল্লিখিত সকল বিষয়ে একমাত্র আল্লাহ-ই দায়িত্ব পালন করছেন। মানব জীবনের সকল স্তরেই মানুষের অন্তিত্ব, ক্রমবিকাশ ও স্থায়িত্বের জন্য যেসব সাজ-সরপ্তাম প্রয়োজন তার সব ব্যবস্থাই মহান দ্রন্তা পৃথিবী থেকে আকাশ পর্যন্ত সর্বত্র সঠিকভাবে যোগান দিয়ে যাক্ষেন। এসব থেকে ফায়দা লাভের জন্য যে ধরনের শক্তি-সাহস বুদ্ধিমন্তা ও যোগ্যতা প্রয়োজন তা সবই তিনি মানুষের নিজ সন্তায় সমাহিত রেখে দিয়েছেন। জীবনের সকল দিক ও বিভাগের জন্য প্রয়োজনীয় দিকনির্দেশনার ব্যবস্থাও তিনি করেছেন। মানুষের অন্তিত্ব সংরক্ষণের জন্য এবং তাকে বিপদ-আপদ, রোগ-জ্বর, ধ্বংসকর জীবাণু ও বিষক্রিয়ার প্রভাব থেকে মুক্ত রাখার জন্য তার শরীরের মধ্যেই যে প্রতিরোধ ক্ষমতা তিনি দিয়ে রেখেছেন,

# مَبْ لِي مُحْمًا وَٱلْحِفْنِي بِالصَّلِحِينَ فَ وَاجْعَلْ لِي لِسَانَ مِنْ قِ

আমাকে হিকমত দান করুন<sup>৬০</sup> এবং আমাকে নেক্কার লোকদের অন্তর্ভুক্ত করুন<sup>৬১</sup>। ৮৪. আর আমার সত্যিকার সুনাম সুখ্যাতিকে জারী রাখুন

الحق+)-الحيقني ; এবং ; و হিকমত - حُكُمنا ; আমাকে لي : नान कक्षन - هُبُ - الحق+)-الحيقني ; এবং - و الحقف - المحافقة - ا

সে সম্পর্কে মানুষের জ্ঞান এখনও পুরোপুরি অবহিত নয়। মহান স্রষ্টা আল্লাহর এ সর্বব্যাপী অনুগ্রহ যখন প্রতি মুহূর্তে মানুষকে সকল দিক থেকে ঘিরে রেখেছে, তখন মানুষ তাঁকে বাদ দিয়ে তাঁর সৃষ্ট অন্য কোনো সন্তার সামনে মাথা নত করবে এবং প্রয়োজন পূরণে ও সংকট নিরসনে অন্যের কাছে সাহায্য চাইবে এর চেয়ে বড় মূর্খতা আর কি হতে পারে।

কে. ইবাদাত পাওয়ার একমাত্র হকদার আল্লাহ হওয়ার তৃতীয় যুক্তি হলো—আল্লাহর সাথে মানুষের সম্পর্ক এ দুনিয়ার জীবনেই সীমাবদ্ধ নয়; বরং এ দুনিয়ায় জন্মলাভের আগে রূহের জগতে মানুষের অন্তিত্ব লাভের পর থেকে দুনিয়াতে আগমন এবং দুনিয়া থেকে বিদায় গ্রহণ ও শেষ বিচারের দিনের চূড়ান্ত ফায়সালার সম্মুখীন হওয়া সবই আল্লাহর হাতেই রয়েছে। এসব ব্যাপারে দুনিয়ার কোনো শক্তিরই হাত নেই। দুনিয়াতে আল্লাহ মানুষকে অন্তিত্ব দান করেছেন এবং এক সময় তিনি আবার তাকে ফিরিয়ে নিয়ে যাবেন। এক নির্দিষ্ট দিনে আগে-পরের সকল মানুষকে একত্রিত করে বিচার করবেন। ভালো কাজের জন্য পুরস্কার দেবেন এবং মন্দ কাজের জন্য শান্তি দেবেন। তিনি কাউকে পুরস্কৃত করলে কেউ বাধা দিতে পারবে না এবং কাউকে তিনি শান্তি দিলে কেউ শান্তি মওকৃক্ষ করতে পারবে না। এসব কিছুই একমাত্র তাঁরই ইখতিয়ারভুক্ত। সুতরাং যে মানুষ এমন সন্তাকে বাদ দিয়ে অন্য কোনো সন্তার ইবাদাত করতে পারে তার মত দুর্ভাগা আর কে হতে পারে।

৬০. হযরত ইবরাহীম (আ) আল্লাহর নিকট তাঁকে 'হুক্ম' দান করার জন্য দোয়া করেছেন। এখানে 'হুক্ম' অর্থজ্ঞান, হিক্মত, প্রজ্ঞা, বৃদ্ধি, বিবেচনা ও সঠিক সিদ্ধান্ত নেয়ার ক্ষমতা। আমাদের প্রিয় নবী মুহাম্মাদ (স)-ও এরূপ দোয়া করেছেন—'আমাদেরকে এমন যোগ্যতা দিন, যেন আমরা প্রত্যেকটি জিনিসকে স্বরূপে দেখতে পারি।'

৬১. অর্থাৎ আমাকে দুনিয়াতে সংশোকদের সমাজ ও সংসর্গ দান করুন। নেক লোকেরাই সংলোকদের সংসর্গ ও সাহচর্য কামনা করে। আখিরাতে বিশ্বাসী সকল মু'মিনেরই দুনিয়া ও আখিরাতে সং সমাজ-সংসর্গ লাভের জন্য দোয়া করা উচিত। আখিরাতে সংলোকদের সাথে সমবেত হওয়ার সুযোগ লাভ করা দ্বারা সেখানে মুক্তি লাভের পূর্বাভাস বুঝা যায়। আর দুনিয়াতেও সংলোকদের আকাজ্কা এটাই থাকে যে, আল্লাহ যেন তাকে একটি ফাসেক, নোংরা ও অসুস্থ সমাজ জীবনযাপন করার বিপদ থেকে নাজাত দেন এবং সংলোকদের

### فِي ٱلأخِرِيْتَ هُواجْعَلْنِي مِنْ وَرَتَةِ جَنَّةِ النَّعِيْرِ فُواغْفِرْ لِأَبِي إِنَّهُ

পরবর্তী প্রজন্মের মধ্যে<sup>৬২</sup>। ৮৫. এবং আমাকে নিয়ামত পূর্ণ জান্নাতের ওয়ারিসদের শামিল করুন। ৮৬. আর আমার পিতাকে ক্ষমা করুন, তিনি অবশ্যই

- به اجْعَلْنِيْ ; अवर؛ وَ ﴿ - अवर وَ ﴿ - अवर الْخَرِيْنَ : अप्रांति व्यक्तात الْخَرِيْنَ : अप्रांति - فِي ضَمْ - अप्रांतिन : النَّعِيْمِ : अप्रांतिमत्तत - وَرَّثَةَ : अप्रांतिमत्तत - وَرَّثَةَ : मांभिन - مِنْ : अप्रांतिम - ( ان + ه ) - انَّهُ : अप्रांति क्रिंगित क्रिंगित - وَ ﴿ ان + ه ) - لِأَبِيْ : क्रिंगित क्रिंगित - وَ ﴿ ان + ه ) - انَّهُ : अप्रांति क्रिंगित क्र

সাথে ওঠা-বসা ও তাদের সাহচর্য লাভের সুযোগ দান করেন। সামাজিক বিকৃতি ও নোংরামী যখন সমাজে ছড়িয়ে পড়ে তখন একজন সংলোক মানসিক পীড়ায় ভূগতে থাকে। সামাজিক অসুস্থতা ও নোংরামী থেকে নিজেকে ও নিজের পরিবার-পরিজ্ঞানকে বাঁচাবার জন্য সে অন্থির থাকে। সে তার সমাজকে পবিত্র ও সুস্থ করার জন্য প্রচেষ্টা চালায়; আর তা সম্ভব না হলে সে এ সমাজ থেকে বের হয়ে সত্য ও ন্যায়ের আদর্শে পরিচালিত সমাজের সাথে যুক্ত হয়ে শান্তি লাভের চেষ্টা করে।

৬২. অর্থাৎ হে আল্লাহ, আমাকে এমন তরীকা ও উত্তম আদর্শ দান করুন যা কিয়ামত পর্যন্ত মানবজাতি অনুসরণ করে এবং আমাকে উত্তম আলোচনা ও সংগুণের দারা শ্বরণ করে। (ইবনে কাসীর, রুহুল মায়ানী)

ইবরাহীম (আ)-এর এ দোয়ার মূলকথা হলো—ভবিষ্যত প্রজন্ম মর্যাদা ও তাদের শুভ ইচ্ছা সহকারে আমাকে শ্বরণ করে। আমি যেন দুনিয়াতে এমন কাজ করে যাই, যার ফলে কিয়ামত পর্যন্ত আমার জীবন মানব জাতির জন্য আলোকবর্তিকাম্বরূপ হয় এবং আমাকে মানব-দরদী ও মানব জাতির সেবক বলে গণ্য করা হয়। আর এমন কাজ যেন না করে যাই যার ফলে পরবর্তী প্রজন্ম আমাকে এমন সব যালেমের দলে শামিল করে, যারা নিজেরাও ছিল অসৎ ও বিকৃত চরিত্রের অধিকারী এবং দুনিয়াকেও তারা অসৎ ও বিকৃতির পথে চালিয়ে গেছে।

ইবরাহীম (আ)-এর দোয়া কোনো কৃত্রিম লোক দেখানো সুনাম-সুখ্যাতি অর্জনের দোয়া ছিল না বরং এটা ছিল যথার্থ ও প্রকৃত সুনাম অর্জনের জন্য দোয়া। সত্যিকার মানবকল্যাণ ও সেবা কর্মের ফলে এ সুনাম-সুখ্যাতি অর্জিত হয়।

কোনো ব্যক্তির এ ধরনের সুনাম অর্জিত হলে দু'টো উপকার হয়। দুনিয়াতে মানব জাতির ভবিষ্যত প্রজন্ম খারাপ আদর্শের পরিবর্তে একটি ভাল আদর্শ পেয়ে যায়, যা অনুসরণ করে মানুষ ভালো হওয়ার প্রেরণা লাভ করে। আর এ আদর্শ অনুসরণ করে দুনিয়াতে যতলোক সংপথ লাভ করেছে আখিরাতে তার সওয়াব সে লাভ করবে এবং তার নিজের নেক আমলের সাথে সাথে কোটি কোটি লোকের সাক্ষাতও তার সামনে উপস্থিত থাকবে।

# كَانَ مِنَ الضَّالِّينَ ﴿ وَلا تُخْزِنِي يَوْا يَبْعَثُونَ ﴿ يَا الصَّالِّينَفَعُ مَالَّ

পথভ্ৰষ্টদের শামিল ছিলেন<sup>৬৩</sup>। ৮৭. এবং আর্মাকে সেদিন লাঞ্ছিত করবেন না যেদিন সবাই পুনরুখিত হবে<sup>৬৪</sup>। ৮৮. যেদিন কোনো উপকারে লাগবে না ধন-সম্পদ

كَ تُسخُسِرُنِي ; এবং - وَ ﴿ পথ্ডস্টদের । ﴿ الصَّلَّالِيْنَ ; শামিল - مِنَ । পথ্ডস্টদের । ﴿ وَمَا الْمَاكِ وَلَ (لاتخرن+ي)-আমাকে লাঞ্চিত করবেন না ; يَوْمَ (সদিন, যেদিন وَلاتخرن+ي) স্বাই পুনরুখিত হবে । ﴿ يَوْمَ (यिन - يَوْمَ (यिन - يَوْمَ (यिन - يَوْمَ (यिन - عَالٌ ) - ধন- مَالٌ :

ইবরাহীম (আ)-এর এ দোরার ফলেই আল্লাহ তাআলা ইয়াহুলী, খৃষ্টান এমনকি মুশরিকদের মধ্যে তাঁর ভালোবাসা সৃষ্টি করে দিয়েছেন এবং তারা নিজেদেরকে 'মিল্লাতে ইবরাহীম'-এর অনুসারী বলে পরিচয় দেয়। যদিও তাদের ধর্মমত 'মিল্লাতে ইবরাহীম'-এর বিপরীত কুফর ও শিরকে পরিপূর্ণ, তবুও তাদের দাবি এই যে, আমরা 'মিল্লাতে ইবরাহীম'-এর উপর আছি। আর মুসল্লিম সমাজ তো যথার্পরূপে 'মিল্লাতে ইবরাহীম'-এর অনুসারী হওয়াকে নিজেদের জন্য সৌভাগ্যের বিষয়ই মনে করে।

৬৩. হযরত ইবরাহীম (আ)-এর পিতা মুশরিক ছিলেন। মুশরিক হিসেবে নিশ্চিতভাবে জ্বানার পর কোনো ব্যক্তির জন্য দোয়া করা বৈধ নয়। তবে হযরত ইবরাহীম (আ)-এর এ দোয়া ছিল তার পিতাকে দেয়া ওয়াদা পূরণ করার জন্য। ইবরাহীম (আ) নিজের পিতার যুদ্দম সহ্য করতে না পেরে যখন ঘর থেকে বের হয়ে যাচ্ছিলেন তখন এ ওয়াদা করেছিলেন। সুরা মারইয়ামের ৪৭ আয়াতে আছে—

"আপনাকে সালাম, আমি আমার প্রতিপালকের নিকট আপনার জন্য ক্ষমা প্রার্থনা করবো ; তিনি আমার প্রতি বড়ই মেহেরবান।"

এ ওয়াদা পূরণের জন্য তিনি পিতার জন্য দোয়া করেছিলেন। অন্যত্র তিনি পিতা ও মাতা উভয়ের জন্যই দোয়া করেছেন। সূরা ইবরাহীমের ৪১ আয়াতে তাঁর দোয়া উল্লিখিত হয়েছে—"হে আমার প্রতিপালক! আমাকে ক্ষমা করুন, আমার মাতা-পিতাকে এবং সব মু'মিনকে যেদিন হিসাব হবে সেদিনে।

অতপর তিনি যখন নিজেই অনুভব করলেন যে, সত্যের দুশমন একজন মু'মিনের পিতা হলেও সে মাগফিরাত পাওয়ার অধিকারী হতে পারে না। সূরা আত তাওবার ১১৪ আয়াতে বলা হয়েছে—

"আর ইবরাহীমের নিজ পিতার জন্য ক্ষমা প্রার্থনা করাতো একটি ওয়াদার কারণে ছিল। যা তিনি পিতার সাথে করেছিলেন; তারপর যখন তাঁর কাছে স্পষ্ট হয়ে গেল যে, সে আল্লাহর শক্র তখন তিনি তার সাথে সম্পর্ক ছিন্ন করলেন, নিক্তয় ইবরাহীম ছিলেন অত্যন্ত কোমল হ্রদয় ও সহনশীল।"

### وَلاَ بَنْتُونَ فَكُ الْأَمْنُ الْنَى اللهُ بِقَلْبِ سَلِيمٍ فَهُ وَ ٱزْلِغَتِ الْجَنْةُ لَلْمَتَقَيْنَ فَ আর না সন্তান-সন্ততি। ৮৯. তবে সে-ই (মৃক্তি পাবে) যে পরিতদ্ধ অন্তর নিয়ে আল্লাহর সামনে হাজির হবে। ১৫ ১০. আর জানাতকে সেদিন মুন্তাকীদের জন্য নিকটে নিয়ে আসা হবে।

هُ مِن دُوْنِ الله مَلْ يَنْصَرُونَكُمْ الْوَيْنَتُصِرُونَ هَ فَكَبُكِبُواْ فِيهَا مُرْ هَا مُن دُوْنِ الله مَل هُ مِن دُوْنِ الله مَلَ الله عَلَيْهِ مَا الله عَلَيْهِ مَا الله عَلَيْهِ مَا الله عَلَيْهِ مَا الله عَلَيْهُ عَلَيْهُ الله عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ الله عَلَيْهُ عَلَيْهُ الله الله عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْ الله عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ الله عَلَيْهُ عَلَيْ

و- আর ; গ্র-না ; نَاصُرُونَ - সন্তান-সন্ততি। الأها-তবে ; نُور-সে-ই (মুক্তি পাবে) যে ; الله - সার ; নার ; আলাহর সামনে ; بقلب - سلیم ; পরিভদ্ধ। (ب + قلب) - بقلب : পরিভদ্ধ। (ب - قلب) - بقلب - أزئ - নকটে নিয়ে আসা হবে ; أنفَت ; ভালালাতকৈ ; মুল দেয়া হবে ; মুল দেয়া হবে ; মুল দেয়া হবে ; মুল দেয়া হবে ; ভালালামাকে ; الله الله - وَهِ الله الله الله - وَهِ الله الله - وَهِ الله الله - وَهِ الله - الله - وَهِ الله - وَهُ الله -

৬৪. অর্থাৎ কিয়ামতের দিন—যেদিন আগে-পরের সকল মানুর হাশরের মরদানে একত্রিত হবে। সবার সামনে আমার পিতাকে শান্তি দিয়ে আমাকে শরমিনা করবেন না।

৬৫. 'সালীম' অর্থ সৃষ্থ, বিশুদ্ধ ও প্রশান্ত। অর্থাৎ কিয়ামতের দিন সৃষ্থ, বিশুদ্ধ ও প্রশান্ত অন্তর ছাড়া স্তান-সন্ততি ও ধন-সম্পদ কোনো কাজে আসবে না। সৃষ্থ ,বিশুদ্ধ ও প্রশান্ত অন্তর এমন একটি অন্তর যা কৃষর, শির্ক, নাফরমানী ও অশ্লীল কার্যকলাপ মৃক্ত। আর এমন অন্তরের অধিকারী হবে সৎকর্মশীল মু'মিন ব্যক্তি। ধন-সম্পদ্ধ ও সন্তান-সন্ততি একমাত্র মু'মিন ব্যক্তিরই কাজে আসবে। অথবা ধন-সম্পদ্ধ ও সন্তান-সন্ততি কোনো কাজেই আসবে না, একমাত্র নিজের সমান ও বে-রিয়া সৎকাজ ছাড়া। কারণ খাঁটি মু'মিনের অন্তরই সৃষ্থ, বিশুদ্ধ ও প্রশান্ত।

### وَالْغَاوَٰنَ هُوَجُنُودَ إِبْلِيسَ أَجْمَعُونَ ﴿ قَالُوْا وَمُرْفِيهَا يَخْتَصِمُونَ ۖ فَالْوَاوَمُر فِيهَا يَخْتَصِمُونَ ۖ

ও পথভ্রষ্টদেরকে। ৯৫. এবং ইবলীসের সৈন্য সামন্তদের সবাইকে<sup>৬৮</sup>। ৯৬. তারা সেখানে বিতর্কে লিগু অবস্থায় বলবে—

هُ تَالَيْهِ إِنْ كُنَّا لَغِي ضَلَّلِ مَبِينِ ﴿ إِذْ نَسُويِكُ بِرَبِ الْعَلَيْنِ ﴿ وَمَا أَضَلْنَا فَي ضَلَّ اللهِ اللهُ اللهِ الهُ اللهِ ال

الله الكَجْرِمُونَ ﴿ فَهَا لَنَا مِنْ شَافِعِينَ ﴿ وَلَاصَرِيْقِ حَمِيْهِ ﴿ فَكُو النَّ لَنَا مِنْ شَافِعِينَ ﴿ وَلَاصَرِيْقِ حَمِيْهِ ﴿ فَكُو النَّ لَنَا مِنْ شَافِعِينَ مَا أَنَّ لَنَا مِنْ مَا يَعْمَ الْحَمْةِ وَمَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَ

- ابْلَيْسَ ; শেষ্ট্র শেষ্ট্র দেরকে। ৯০ - এবং ; بَنُوْدُ : শেষ্ট্র শিষ্ট্র শিষ্ট্র

৬৬. এখান থেকে রুক্'র শেষ পর্যন্ত আল্লাহর উক্তি বলেই সুস্পষ্টভাবে অনুভূত হয়। ৬৭. অর্থাৎ মৃত্তাকীরা জানাতে যাওরার আগেই জানাত দেখতে পাবে। কেমন নিয়ামতপূর্ণ জানাতে তারা যাবে তা দেখে তাদের অন্তর প্রশান্ত হবে। অপরদিকে কাফির-মুশরিকরা হাশরের ময়দানে অবস্থান করবে এবং যে জাহানামে তাদের থাকতে হবে, তার ভয়াবহ দৃশ্য তাদের সামনে তুলে ধরা হবে।

৬৮. অর্থাৎ দুনিয়াতে ইবলীসের অনুসারী পথভ্রম্ভ লোকদেরকে এবং ইবলীসের পরিকল্পনা বাস্তবায়নকারী তার সঙ্গী-সাধীদে রকে জাহান্নামে একজনের উপর অপরজনকে উপুড় করে ফেলে দেয়া হবে। আর তারা জাহান্নামের তলদেশ পর্যন্ত গড়িয়ে যেতে থাকবে।

৬৯. যারা আল্লাহর কিতাব ও রাস্লের সুন্নাহকে বাদ দিয়ে তথাকথিত বুযর্গ, গুরু ও নেতার পেছনে দুনিয়াতে ছুটে চলেছে, ভক্তির আতিশয্যে তাদের হাতে-পায়ে চুমো দিয়েছে,

# حَرِّةً فَنكُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَا يَهُ وَمَا كَانَ أَكْثَرُ هُرُّ الْحَالَ الْكَثَرُ هُرُ

(দূনিয়াতে) ফিরে যাওয়ার কোনো সুযোগ, তাহলে আমরা মু'মিনদের মধ্যে শামিল হয়ে যেতাম<sup>৭২</sup>। ১০৩. অবশ্যই এতে রয়েছে নিচিত নিদর্শন<sup>৭০</sup> ; কিন্তু তাদের অধিকাংশই ছিল না

### مؤمنین ﴿ وَإِنْ رَبِّكَ لَهُو الْعَزِيزُ الرَّحِيرُ ﴿ مَوْمِنِينَ ﴿ وَإِنْ رَبِّكَ لَهُو الْعَزِيزُ الرَّحِيرُ মু'মিন। ১০৪. আর নিচয় আপনার প্রতিপালক— তিনি অবশ্যই পরাক্রমশালী, পরম দয়ালু।

তাদের কথা ও কাজকে গুরুত্বপূর্ণ ও প্রমাণ্য আদর্শ বলে মেনে নিয়েছে, তাদের সামনে নযর-নেয়ায ও মানত পেশ করেছে—পরকালে যখন সেসব বুযর্গ, গুরু ও নেতাদের সবকিছু প্রকাশ হয়ে যাবে এবং অনুসারী ভক্তরা যখন দেখবে তাদের নেতারা কোথায় এসেছে এবং তাদেরকে কোথায় নিয়ে এসেছে তখন ভক্তরা তাদেরকে অপরাধী গণ্য করে অভিশাপ দিতে থাকবে।

কুরআর্ন মাজীদে মানুষের শিক্ষাগ্রহণের জন্য পরকালীন জীবনের এ চিত্র বিভিন্ন স্থানে অংকন করেছে। সূরা আরাফের ৩৮ আয়াতে বলা হয়েছে—

"যখনই কোনো দল (জাহানামে) প্রবেশ করবে, তখনই অন্যদলের উপর অভিশাপ দেবে; এমনকি যখন সবাই তাতে সমবেত হবে তখন পরবর্তীরা তাদের পূর্ববর্তীদের সম্বন্ধে বলবে—"হে আমার প্রতিপালক! এরাই আমাদেরকে গোমরাহ করেছিল, তাদেরকে জাহানামের দ্বিত্বণ আযাব দিন; আল্লাহ বলবেন, প্রত্যেকের জন্যই দ্বিত্বণ কিন্তু তোমরা জান না।"

সূরা হা-মীম আস সাজদার ২৯ আয়াতে বলা হয়েছে—

"আর যারা কৃষ্ণরী করেছে তারা বলবে—"হে আমাদের প্রতিপালক! জ্বিন ও মানুষের মধ্য থেকে যারা আমাদেরকে পথভ্রষ্ট করেছিল তাদের উভয়কে আমাদের দেখিয়ে দিন, আমরা তাদের উভয়কে পদদলিত করবো, যাতে তারা লাঞ্ছিত হয়।"

সূরা আল-আহ্যাবের ৬৭ ও ৬৮ আয়াতে বলা হয়েছে—

"তারা আরও বলবে—"হে আমাদৈর প্রতিপালক! আমরাতো আমাদের নেতাদেরই<sup>ন্</sup> আনুগভ্য করেছিলাম এবং আমাদের প্রধানদের। অতএব তারাই আমাদেরকে পথজ্ঞ করেছিল। হে আমাদের প্রতিপালক! সূতরাং আপনি তাদেরকে দ্বিত্তণ শান্তি দিন এবং তাদের প্রতি লা'নত করুন—মহা লা'নত।"

- ৭০. অর্থাৎ দূনিয়াতে যাদের আমরা আনুগত্য করেছিলাম এবং মনে করেছিলাম যে, তারা আমাদের জন্য সুপারিশ করবে এবং আমাদের বিশ্বাস ছিল যে, তাদের আশ্রয়ে গেলে আমরা বেঁচে যাবো। তাদের কেউ-ই সুপারিশ করার জন্য মুখ খুলবে না।
- ৭১. অর্থাৎ আমাদের দুরখে দুঃখী হবে এবং আমাদের জন্য মৌখিকভাবে হলেও সহানুভূতি দেখাবে এমন কেউ নেই। কুরআন মাজীদের বর্ণনানুসারে আখিরাতে ওধুমাত্র মু'মিনদের পারস্পরিক বন্ধুত্ব অক্ষুণ্ন থাকবে। অপরদিকে কাফির-মুশরিকদের মধ্যে বন্ধুত্ব দুনিয়াতে যতই অস্তরঙ্গ থাকুক না কেন আখিরাতে তারা পরস্পরের প্রাণের দুশমনে পরিণত হবে। তারা নিজের ধ্বংসের জন্য একে অপরকে দায়ী করবে এবং একে অপরের কঠোর শান্তি কামনা করবে। সুরা যুখরুফের ৬৭ আয়াতে বলা হয়েছে—

"সেদিন মুপ্তাকীরা ছাড়া বন্ধুরা পরস্পরের শত্রু হয়ে যাবে।" অর্থাৎ মুপ্তাকীদের পরস্পর বন্ধুত্ব অপরিবর্তিত থাকবে।

৭২. অর্থাৎ আমাদের দুনিয়াতে ফিরে যাওক্লর জন্য যদি একবার সুযোগ দেয়া হতো তাহলে আমরা খাঁটি মু'মিন বান্দাহ হয়ে বেতাম।

অপরাধীদের এ আবেদনের জবাবে আল্লাহ তা'আলার ইরশাদ সূরা আনআমের ২৮ আয়াতে উল্লিখিত হয়েছে।

"তাদেরকে যদি (দুনিয়ার জীবনে) ফিরিয়ে দেয়াও হয় তাহলে তারা যা করতে তাদেরকে নিষেধ করা হয়েছে—তা-ই করতে থাকবে।"

সূতরাং আবেদন নাকচ হয়ে যাবে। যেসব কারণে আবেদন মঞ্জুর হবে না সে সম্পর্কে সবিস্তার আলোচনা সূরা আল মু'মিন্নের ৯৯ ও ১০০ আয়াত সংশ্লিষ্ট টীকায় উল্লিখিত হয়েছে। উল্লিখিত অংশ দুষ্টব্য।

৭৩. এ কাহিনী থেকে যে দু'টো নিদর্শন আমরা জানতে পারি, তাহলো—আরবের মুশরিকরা যে নিজেদেরকে ইবরাহীম (আ)-এর অনুসারী হওয়ার দাবি করতো এবং তাঁর সাথে নিজেদের সম্পর্ক দেখিয়ে অহঙ্কার করতো, তাদেরকে একথা বৃঝিয়ে দেয়া হয়েছে যে, তোমাদের দাবী অসার। কারণ, ইবরাহীম (আ) তোমাদের মতো মুশরিক ছিলেন মা; বরং তিনি তাওহীদকে প্রতিষ্ঠা করার জন্য শির্ক-এর বিরুদ্ধেই সংগ্রাম করেছেন। আর তোমরা শিরক এর পক্ষে তাওহীদের বিরুদ্ধে সংগ্রাম করে যাচ্ছো। কাজে ই তোমাদের দাবি মিধ্যা।

দিতীয়ত, ইবরাহীম (আ)-এর জাতি দুনিয়া থেকে নিন্চিহ্ন হয়ে গেছে। ওধুমাত্র তাঁর দুই পুত্র ইসমা<del>ই</del>ল ও ইসহাক (আ)-এর বংশের লোকেরাই বেঁচে থাকতে পারেন বলে, মিনে ক্রা যায়। কারণ হ্যরত ইবরাহীম (আ) তাঁর জাতির মধ্য থেকে যখন বের হর্মে। যান, তখন তাদের উপর যে আযাব এসেছে তা সরাসরি কুরআন মাজীদে উল্লিখিত না থাকলেও আযাবপ্রাপ্ত জাতিদের তালিকায় তাদের নামও রয়েছে। যেমন সূরা আত তাওবার ৭০ আয়াতে বলা হয়েছে—

"তাদের কাছে কি পৌছেনি সে লোকদের সংবাদ, যারা তাদের পূর্বে গত হয়েছে—
নূহ, 'আদ ও সামৃদের জাতি, ইবরাহীমের জাতি এবং মাদইয়ান ও বিধান্ত জনপদের
অধিবাসী; তাদের রাসূলগণ সুস্পষ্ট নিদর্শন নিয়ে এসেছিলেন; সূতরাং আল্লাহ এমন
নন যে, তিনি তাদের উপর যুলুম করেন; বরং তারাই নিজেদের উপর যুলুম করছিল।"

#### (৫ম রুকৃ' (৬৯-১০৪ আয়াত)-এর শিক্ষা)

- ১. ইবরাহীম (আ) তাঁর সময়কার প্রচলিত মুশরিকী সমাজ ব্যবস্থার বিরুদ্ধে মাথা একাই তুলে দাঁড়িয়েছিলেন। এটা ছিল সে সময় এক ভীষণ দুঃসাহসিক কাজ।
- ২. তাঁর এ প্রতিবাদী ভূমিকার জন্য তাঁকে পরিবার থেকেও বহিষ্কৃত হতে হয়েছে ; কিছু এতে তিনি এক বিন্দুও বিচলিত হননি। প্রকৃত ঈমানের দাবি এটাই।
- ৩. মুশরিকদের আচরিত ধর্মের পক্ষে এটা ছাড়া কোনো যুক্তি নেই যে, তারা এটা তাদের পূর্ববর্তী বাপ-দাদাদেরকে এরূপ করতে দেখেছে। এটা হলো মূর্যতাসূলভ কথা।
- 8. ইবাদাত পাওয়ার একমাত্র অধিকারী আল্লাহ; কেননা তিনিই আমাদের একমাত্র স্রষ্টা। তিনি আমাদেরকে খাওয়ান; পান করান; আমরা যখন রোগাক্রান্ত হই তখন তিনিই আমাদেরকে আরোগ্য দান করেন।
- ৫. ইবাদাত পাওয়ার একমাত্র অধিকারী তিনি এজন্য যে, তিনি আমাদেরকে মৃত্যু দান করবেন এবং তিনিই আবার আমাদেরকে জীবন দান করে হাশরের ময়দানে উঠাবেন; অতপর বিচার করে পুরক্কার বা শান্তি দান করবেন।
- ৬. কিয়ামতের দিন আল্লাহ-ই আমাদের গুনাহ-খাতা ক্ষমা করে দেবেন। অতএব স্থ্কুম-ও তাঁর-ই মানতে হবে।
- ৭. আল্লাহর কাছেই আমাদের সকল চাওয়া-পাওয়ার আবেদন জানাতে হবে। তাঁর কাছেই চাইতে হবে যথার্থ প্রজ্ঞা ও নেককারদের সাহচর্য।
- ৮. তিনটি শর্তসাপেক্ষে দূনিয়াতে সুনাম-সুখ্যাতি চাওয়া বৈধ—(১) নিজেকে বড় ও অন্যদেরকে হেয় করার উদ্দেশ্য না থাকলে ; বরং পরকালীন উপকারের লক্ষ্যে হলে; অথবা মানুষ ভক্ত হয়ে সংকর্মে অনুপ্রেরণা লাভ করবে, এমন উদ্দেশ্যে সুনাম সুখ্যাতি কামনা করা বৈধ।
  - ৯. মহাদাতা আল্লাহর কাছে জান্নাত লাডের প্রার্থনা জানাতে হবে।
- ১০. কোনো মু'মিনের পক্ষে নিশ্চিতভাবে জানা কোনো মুশরিকের জন্য আল্লাহর দরবারে ক্ষমা প্রার্থনা বৈধ নয়। তারা যদি মাতা-পিতা হয়, তবুও বৈধ নয়। তবে দুনিয়াতে তাদের সাথে সদাচার করতে হবে।
- ১১. মুশরিক পিতার জন্য ইবরাহীম (আ)-এর মাগফিরাত প্রার্থনা করা ছিল পিতার সাথে কৃত ওয়াদা পূরণের জন্য। এরপর তিনি জার কখনও তার জন্য মাগফিরাত প্রার্থনা করেননি।

- ্র ১২. দুনিয়ার ধন-সম্পদ ও সন্তান-সন্তুতি আখিরাতে কোনো কাজেই আসবে না। সুস্থ, বিশুদ্ধ ঔ প্রশান্ত অন্তর অর্থাৎ খাঁটি ঈমান ও বে-রিয়া নেক আমল ছাড়া।
- ১৩. ধন-সম্পদ ও সম্ভান-সম্ভতি আখিরাতে সেসব মু'মিন বান্দাহর-ই কাজে আসতে পারে যারা আল্লাহর নির্দেশ অনুসারে ধন-সম্পদ আয় ফরবে ও খরচ করবে। আর সম্ভান-সম্ভতিকে দীনের পথে পরিচালনা করবে।
- ১৪. হাশরের দিন জান্নাতকে মুন্তাকীদের দৃষ্টির সমান্তরালে নিয়ে আসা হবে, যাতে তারা পূর্বাহ্নেই তাদের স্থায়ী বাসস্থান দেখে পরিতৃপ্তি লাভ করতে পারে।
- ১৫. অনুরূপভাবে জাহান্নামকে অপরাধীদের দৃষ্টিগোচরে নিয়ে আসা হবে, যাতে তারা শান্তির কঠোরতা সচক্ষে দেখে হতাশায় মুষড়ে পড়ে।
- ১৬. ইবলীস, তার সাঙ্গপাঙ্গ ও অনুসারীদেরকে একজনের উপর অপরজনকে উপুড় করে ফেলে দেয়া হবে এবং তারা গড়িয়ে গড়িয়ে জাহান্নামের তলদেশে পৌছে যাবে।
- ১৭. জारान्नारमत अधिवामीता এकमन अनामनरक দোষারোপ করতে থাকবে এবং নিজেরাই নিজেদের গুমরাহীর কথা স্বীকার করকে—নিজেদের মুশরিকী আকীদা-বিশ্বাস ও কর্মকাণ্ডের স্বীকৃতি দেবে।
- ১৮. হাশরের দিন মিখ্যা মাবুদের অনুসারীরা ও শুমরাহ নেতাদের অনুসারীরা তাদের পথস্রষ্টকারী মাবুদ ও নেতাদের ঘাড়ে দোষ চাপিয়ে তাদের দ্বিশুণ শাস্তি দাবি করবে।
- ১৯. হাশরের দিন এসব অপরাধীদের জন্য কেউ সুপারিশকারী থাকবে না এবং কোনো সমব্যথী খাঁটি বন্ধুও থাকবে না ।
  - ২০. আল্লাহন্দ্রোহী লোকদের মধ্যে হাশরের দিন দুনিয়ার বন্ধুত্বের পরিবর্তে চরম শক্রতা সৃষ্টি হবে।
  - ২১. দুनिয়ার বন্ধুত্ব আখিরাতে একমাত্র মু'মিনদের মধ্যেই টিকে থাকবে।
- ২২. অপরাধীদের দুনিয়াতে ফিরে আসার বাসনা কখনো পূরণ হবে না ; কেননা দুনিয়াতে ফিরে আসার সুযোগ দিলেও তারা আবার একই অপরাধ করবে।
- ২৩. ইবরাহীম (আ)-এর সাথে মুশরিকদের নিজেদেরকে সম্পর্কিত করার দাবি মিথ্যা, কেননা ইবরাহীম (আ) মুশরিক ছিলেন না।
- ২৪. আল্লাহ তাআলা কাউকে শান্তি দিলে কেউ তা মওকৃষ্ণ করার ক্ষমতা রাখে না, আবার কাউকে তিনি ক্ষমা করে দিলে কেউ তা বাতিল করার ক্ষমতা রাখে না।

#### সূরা হিসেবে রুকু'-৬ পারা হিসেবে রুকু'-১০ আয়াত সংখ্যা-১৮

# ١ إِنَّى لَكُرْ رَسُولُ أَمِينً ﴿ فَاتَّقُوا اللَّهُ وَاطِيعُونِ ﴿ وَمَا أَسْئِلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرِ

১০৭. আমি অবশ্যই তোমাদের জন্য একজন বিশ্বস্ত রাস্ল<sup>৭৭</sup>। ১০৮. অতএব আল্লাহকে ভয় করো এবং আমার আনুগত্য করো<sup>৭৮</sup>। ১০৯. আর আমি তো তার জন্য তোমাদের কাছে কোনো বিনিময় চাই না ;

وَ الْمُرْسَلَيْنَ; ন্হ - اَنْوْ - নাওমে - وَوْمُ - নাগ্ত করেছিল : الْمُرْسَلَيْنَ; ন্হ - اَنُوْ - নাগ্ত করেছিল - قَالَ - নাগ্ত করো - নাগ্ত - নার নাগ্ত - নাগ্ত - নার জন্য - নান্ত - নান্ত - নান্ত - নাগ্ত - নান্ত - নান্ত

- ৭৪. হযরত নৃহ (আ)-এর ঘটনা কুরআন মাজীদের বিভিন্ন স্থানে প্রাসঙ্গিক আশোচনার উল্লিখিত হয়েছে। বিস্তারিত ঘটনা জানার জন্য নিম্নোক্ত অংশসমূহ দেখে নেরা যেতে পারে। সূরা আল আ'রাফ আয়াত ৫৯-৬৪, ইউনুস ৭১-৭৩, হুদ ২৫-৪৮, বনী ইসরাঈল-৩, আল আহিয়া ৭৬-৭৭, আল মু'মিনূন ২৩-৩০, আল ফুরকান ৩৭, আনকাবৃত ১৪-১৫, আস সাফফাত ৭৫-৮২, আল কামার ৯-১৫ এবং সূরা নৃহ সম্পূর্ণ।
- ৭৫. এখানে একটা গুরুত্বপূর্ণ নীতিগত সত্য হলো কোনো ব্যক্তি বা দল যদি কোনো একজন রাসূলকে অমান্য করে, তবে অন্য সকল রাসূলকে মেনে নিলেও সে আক্সাহর দৃষ্টিতে সকল রাসূলের অমান্যকারী হিসেবেই বিবেচিত হয়।
- ৭৬. অর্থাৎ তোমরা আল্লাহকে ভয় করবে না ? আল্লাহকে বাদ দিয়ে তাঁর সৃষ্ট মাখলুকের ইবাদাত করার পরিণাম সম্পর্কে তোমাদের কোনো চিন্তা নেই ? প্রথমেই ভীতি প্রদর্শন করেই তাদের ভুল কর্মনীতির প্রতি অঙ্গুলী নির্দেশ করা হয়েছে, যাতে করে তাদের মধ্যে তাদের কর্মকাণ্ডের ক্ষতি সম্পর্কে তারা সজাগ হয়ে যায় এবং নবী নৃহ (আ)-এর কথার যুক্তির প্রতি মনোযোগ দেয়।

অন্যান্য স্থানে নূহ (আ)-এর জাতির প্রতি নিম্নোক্ত ভাষায় তিনি সম্বোধন করেছেন।

### إِنْ أَجْرِى إِلَّا عَلَى رَبِّ الْعَلَمِينَ فَاتَّقُوا اللهُ وَاطِيعُونِ أَقَالُوا انْوْمِنَ لَكَ

আমার বিনিময়ের দায়িত্ব রাব্যুল আলামীন ছাড়া (কারো উপর) নেই<sup>১১</sup>। ১১০. অতএব আল্লাহকে ভন্ন করো এবং আমার আনুগভ্য করো<sup>০৮০</sup>। ১১১. তারা (তার কণ্ডম) বললো—"আমরা কি তোমার প্রতি ঈমান আনবো

ان - নেই ; أَجْرِي ; ছাড়া (কারো উপর) ; عَلَىٰ - উপর ; وَالْحَالَةُ وَالْحَالَةُ وَالْحَالَةُ الْحَالَمِيْنَ - اللهُ - قَالْحَالُ - اللهُ - مَا تَقُوا (ن - اللهُ القوا) - فَا تُقُوا (ن - اللهُ - مَا مَا مُعَلَّمُ وَن ؛ - আর্লাহকে ; أَلُوا - আমার আনুগত্য করো (তাঁর কাওম) বললো ; أَلُومُن ؛ - আমরা কি ঈমান আনবো ; النَوْمِنُ - اللهُ عَلَيْ - اللهُ اللهُ - اللهُ عَلَيْ - اللهُ عَلَيْ - اللهُ - اللهُ - اللهُ عَلَيْ - اللهُ - اللهُ - اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ ال

সূরা আল মু'মিন্ন-এর ২৩ আয়াতে উল্লিখিত হয়েছে—"আল্লাহর ইবাদাত করো, তিনি ছাড়া তোমাদের আর কোনো ইলাহ নেই, তাহলে তোমরা কি ভয় করো না ?"

সূরা নূহ-এর ৩ আয়াতে উল্লিখিত হয়েছে—"তোমরা আল্লাহর ইবাদাত করো এবং তাঁকে ভয় করো ও আমার আনুগত্য করো।"

৭৭. অর্থাৎ আমি যে বিশ্বন্ত এটাতো তোমাদের আগে থেকে জানা আছে। মানুষের ব্যাপারে যখন আমি আমানতের খিয়ানত করি না তখন আল্লাহর ব্যাপারে কেমন করে আমি আমানতের খেয়ানত করতে পারি ? সূতরাং আমি নিজের পক্ষ থেকে কোনো কথা বানিয়ে বলি না ; স্বয়ং আল্লাহর পক্ষ থেকে আমার উপর যা নাযিল হয় তা-ই আমি হবহু তোমাদের কাছে বর্ণনা করি।

৭৮. অর্থাৎ আমাকে বিশ্বস্ত রাসূল হিসেবে মেনে নেয়ার অনিবার্য দাবী হলো—
সকল কিছুর আনুগত্য থেকে মুখ ফিরিয়ে নিয়ে তোমাদেরকে কেবলমাত্র আমার আনুগত্য
করতে হবে। কারণ বিশ্ব জাহানের প্রতিপালকের আনুগত্য আমার আনুগত্যের উপর
নির্ভরশীল। আমার নাফরমানী তাঁর নাফরমানীর নামান্তর। আল্লাহ তা'আলা যাদের কাছে
একজন রাসূল পাঠিয়েছেন তাদের কর্তব্য হলো তাঁকে রাসূল বলে স্বীকৃতি দেয়ার সাথে
সাথে তার প্রোপুরি আনুগত্য করা এবং অন্য যতসব আইন দুনিয়াতে রয়েছে সব আইন
পরিহার করে একমাত্র তাঁর আনীত আইন অনুসরণ করা। রাসূলকে রাসূল হিসেবে স্বীকার না
করা অথবা স্বীকার করার পর তাঁর পুরোপুরি আনুগত্য না করা উভয়ই আল্লাহর গযবে পতিত
হওয়ার কারণ হয়ে পড়ে। নূহ (আ) তাই ঈমান ও আনুগত্যের দাওয়াতের আগেই
'আল্লাহকে ভয় করো' বলে তাদেরকে সতর্ক করে দিয়েছেন, যেন তারা রাসূলের রিসালাত
স্বীকার না করা তাঁর আনুগত্য না করার পরিণাম সম্পর্কে অবগত হতে পারে।

৭৯. হ্যরত নৃহ (আ)-এর নবুওয়াতের সত্যতার পক্ষে অপর একটি যুক্তি পেশ করে বলেন—আমি একজন নিঃস্বার্থপর ব্যক্তি। এ কাজে আমার কোনো স্বার্থ আছে বলে তোমরা চিহ্নিত করতে পারবে না। এরকম নিঃস্বার্থভাবে আমি যখন সত্যের দাওয়াতের ব্যাপারে প্রামাণ্য চেষ্টা চালিয়ে যাচ্ছি, নিজের সময় ও শ্রম ব্যয় করে সর্বপ্রকার কষ্ট-মসীবত সহ্য করে যাচ্ছি, তখন তোমাদের বুঝা প্রয়োজন ছিল যে, আমি আন্তরিকভাবেই কাজ করছি। যে আদর্শকে সত্য বলে বুঝতে পেরেছি এবং যার আনুগত্যের মধ্যে আল্লাহর

### وَاتَّبَعَكَ الْاَرْذَلُوْنَ فَقَالَ وَمَا عِلْنِيْ بِهَا كَانُوْ ايَعْمَلُوْنَ فَإِنْ حِسَابُهُرْ ·

অথচ তোমার অনুসরণ করছে ইতর লোকেরা<sup>"৮১</sup>। ১১২. তিনি (নৃহ) ব**ললেন——"তারা যা করতো সে** সম্পর্কে আমার কোনো জ্ঞান নেই। ১১৩. তাদের হিসাব নেয়ার দায়িত্ব কারো উপর নয়

বান্দাহর কল্যাণ ও সাফল্য আছে বলে আমি বৃঝতে পেরেছি তাই তোমাদের কাছে আমি পেশ করছি। এতে আমার কোনো ব্যক্তি স্বার্থ নেই। অতএব মিধ্যা বলে মানুষকে ধোঁকা দেয়ারও আমার কোনো প্রয়োজন নেই।

সকল যুগে নবী-রাসূলগণ তাদের সত্যতার পক্ষে উপরোক্ত দু'টো যুক্তি পেশ করেছেন। ৮০. উপরে ১০৮ আয়াতেও একথাই বলা হয়েছিল যে, 'আল্লাহকে ভয় করো এবং আমার আনুগত্য করো।' আর এখানে ১১০ আয়াতেও একই কথা পুনরুক্ত হয়েছে। প্রথমে যে প্রসঙ্গে বলা হয়েছে তা হলো—"আমি তোমাদের জন্য একজন বিশ্বস্ত রাসূল; সূতরাং আমার বিশ্বস্ততার প্রতি মিথ্যারোপ করার ব্যাপারে আল্লাহকে ভয় করো এবং আল্লাহর নারাজী থেকে বাঁচতে হলে আমার আনুগত্য করো।" আর এখানকার প্রসঙ্গ হলো—"আমি স্বার্থহীনভাবে একান্ত সদুদ্দেশ্যে তোমাদের কল্যাণের জন্য তোমাদেরকে সত্যের দাওয়াত দিছি। সূতরাং আমার উদ্দেশ্যকে অসৎ আখ্যায়িত করার ব্যাপারে আল্লাহকে ভয় করো।" একই কথাকে দু'বার বলার কারণ হলো, তাঁর কাওমের সরদাররা তাঁর এরূপ আন্তরিকতার মধ্যেও শ্রুত বের করার চেষ্টা করেছে এবং তাঁর প্রতি মিথ্যা অভিযোগ এনেছে এই বলে যে, নূহ নিজের বড়ত্ব প্রকাশ করার জন্য এসব করে চলছে। সূরা আল মু'মিনুন-এর ২৪ আয়াতে উল্লিখিত হয়েছে—"সে তোমাদের উপর শ্রেষ্ঠত্ব অর্জন করতে চায়।"

৮১. উদ্ধৃত কথাগুলো ছিল হ্যরত নূহ (আ)-এর জাতির সরদার, মাতব্বর এবং সমাজের প্রভাবশালী ধনী লোকদের। তাদের এরূপ বক্তব্য সূরা হূদ-এর ২৭ আয়াতে উল্লিখিত হয়েছে—

"তাঁর জাতির যারা কৃষ্ণরী করেছিল তারা বললো—আমরাতো তোমাকে আমাদের মত মানুষ ছাড়া অন্য কিছু দেখছি না এবং আমাদের মধ্যকার নিম্ন শ্রেণীর কাঁচাবুদ্ধির লোক ছাড়া তোমার অনুসরণ করতেতো আর কাউকে দেখছি না; আর আমাদের উপর তোমার শ্রেষ্ঠত্বের কারণও খুঁজে পাচ্ছি না, বরং তোমাকে আমরা মিধ্যাবাদীই মনে করি।"

এসব কথা থেকে এটাই জানা যায় যে, নৃহ (আ)-এর উপর যারা ঈমান এনেছিল তারা ছিল দরিদ্র পেশাদার কিছু যুবক শ্রেণীর লোক, যাদের সামাজিক কোনো মর্যাদা ছিল না।

# إِلَّا عَلَى رَبِّي لَوْتَشْعُرُونَ هُومًا أَنَا بِطَارِدِ الْمُؤْمِنِيْتَ هُ إِنْ أَنَا إِلَّا نَنِ يُدَّ

আমার প্রতিপালকের উপর ছাড়া, যদি তোমরা জানতে<sup>৮২</sup>। ১১৪. আর আমি তো মু'মিনদের বিতাড়নকারী নই। ১১৫. আমি তো একজন সতর্ককারী<sup>৮৩</sup> ছাড়া কিছু নই— - تَشْفُرُوْنَ ; गें- উপর ; رب+ی)-ربی) - আমার প্রতিপালকের ; قال - यদि - يَلُوْنَ بَالْهُ وَالْهُ - يَلُوْدَ الْهُ وَالْهُ وَالْهُ الْهُ وَالْهُ وَالْمُ وَالْهُ وَالْهُ وَالْمُوالِدُونِ وَالْهُ وَالْمُوالِدُونُ وَالْمُوالِدُونُ وَالْهُ وَالْمُوالِدُونُ وَالْمُوالِدُونُ وَالْمُوالِدُونُ وَالْمُالِمُ وَالْمُوالِدُونُ وَالْمُؤْمِنُونُ وَالْمُؤْمِنُونُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمِنُونُ وَالْمُؤْمِنُونُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمِنُونُ وَالْمُؤْمُونُونُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُونُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ

অপরদিকে সমাজের বিশুশালী ও প্রভাব-প্রতিপন্তিশালী লোকেরা জাতির সাধারণ লোকদেরকে প্রতারিত করে নিজেদের দলে ভেড়ানোর চেষ্টা করে যাচ্ছিল। তাদের যুক্তি হলো—নূহ-এর দাওয়াতের যদি কোনো গুরুত্ব থাকতো তাহলে জাতির প্রধানগণ, ধর্মীয় নেতারা, সম্ভ্রান্ত ও বুদ্ধিজীবিরা অবশ্যই তা গ্রহণ করতো; কিছু তারাতো নূহ-এর দাওয়াত গ্রহণ করেনি। তথুমাত্র কিছু সংখ্যক দরিদ্র, দুর্বল, অবুঝ, কম বয়সী কাঁচাবুদ্ধির লোক তার দলে যোগ দিয়েছে। এমতাবস্থায় আমরা কি করে তার দলে এসব নীচু লোকদের সাথে শামিল হতে পারি।

আমাদের প্রিয় নবীর দাওয়াতের প্রতিক্রিয়ায়ও মক্কার কুরাইশ সরদাররা এমন কথাই বলেছিল।

সূরা আয় যুখরফের ৩১ আয়াতে একথাই বলা হয়েছে—

"এ কুরআন (আমাদের) দু'জনপদের (মক্কা ও তায়েফ) কোনো একটির প্রধানের উপর নাযিল করা হলো না কেন ?"

৮২. এটা হলো নৃহ (আ)-এর দাওয়াতের জবাবে যে দু'টো আপত্তি তাঁর জাতির লোকেরা তুলেছিল তার প্রথম আপত্তির জবাব। তিনি বলেন, যাদেরকে তোমরা নীচলোক বলছো তাদের কে কি করে বা কার কি অবস্থা তাতো আমার জানা নেই। তবে তারা আমার কাছে এসে ঈমান এনে সে অনুযায়ী কাজ করছে। তার এ কাজের পেছনে কোন্ ধরনের উদ্যোগ কাজ করছে এবং তার মূল্য ও মর্যাদা কতটুকু তা জানার কোনো মাধ্যমতো আমার কাছে নেই, তা দেখা আমার কাজও নয়। এসব বিষয় দেখা এবং এসবের হিসাব রাখা আমার প্রতিপালক আল্লাহর কাজ।

৮৩. 'কাওমে নৃহ'-এর আপত্তির দিতীয় জবাব হলো—যারা আমার প্রতি ঈমান এনেছে তারা দরিদ্র ও সামাজিক প্রভাব-প্রতিপত্তিহীন অজুহাত তুলে তাদেরকে আমি তাড়িয়ে দেবো, আর যারা আমার কথা মানতে রাজী নয়, তাদের পেছনে আমি দৌড়াতে থাকবো এটা কোনো যুক্তির কথা নয়। এটা আমি কিভাবে করতে পারি ? আমিতো প্রকাশ্যভাবে তোমাদেরকে সতর্ক করছি যে, তোমরা মিথ্যা ও বাতিলের পথ থেকে সরে এসো। এ পথে চলার পরিণাম হলো চিরতরে ধ্বংস। আমি তোমাদেরকে যে পথ দেখাছিছ সে পথে চলে এসো, এটাই সোজা পথ, এ পথেই তোমাদের মুক্তি ও কল্যাণ নিহিত। এখন

# مَّيِنَ ﴿ قَالُوا لَئِنَ لَرْ تَنْتُهِ يِنُوحُ لَتَكُونَى مِنَ الْهُرْجُومِينَ ﴿ قَالَ رَبِ

প্রকাশ্য"। ১১৬. তারা বললো—"হে নৃহ! তুমি যদি বিরত না হও, তাহলে নিশ্চিত তুমি প্রস্তরাঘাতে নিহতদের শামিল হবে<sup>৮৪</sup>।১১৭. তিনি বললেন—"হে আমার প্র্তিপালক!

### إِنَّ قُومِي كُنَّ بُونِ إِنَّ فَافْتُرْ بَيْنِي وَبَيْنَهُمْ فَتُحَّا وَنَجِّنِي وَمَنْ سِّعِي

আমার জাতি আমাকে নিশ্চিত মিথ্যাবাদী সাব্যস্ত করছে" । ১১৮. অতএব আমার মধ্যে ও তাদের মধ্যে ফায়সালা করে দিন—কার্যকর ফায়সালা এবং রক্ষা করুন আমাকে ও আমার সাথে যারা আছে

وَ النَّنَ لَمْ تَنْتَهِ ; जाता वनला وَالنَّنَ لَمْ تَنْتَهِ ; जाता वनला وَالْوَ وَهِ प्रि वितल ना २७ وَالْمَرْ وَلَا اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

তোমরা আমার এ সতর্কতাকে গ্রহণ করে এ পথে চলে আসতে পার, আবার চোখ বন্ধ করে ধ্বংসের পথেও চলতে পারো।

মক্কার কাফির সরদাররাও আমাদের প্রিয় নবীকে এ ধরনের কথাই বলেছিল যে, আমরা বেলাল, আমার ও সুহাইবের মতো গোলাম ও শ্রমজীবি মানুষদের সাথে একই মজলিসে কেমন করে বসতে পারি ? তাদের এসব কথার পরিপ্রেক্ষিতে আল্লাহ তাআলা তাঁর নবীকে সুস্পষ্টভাবে এ নির্দেশ দিয়েছেন যে, যারা সত্য থেকে মুখ ফিরিয়ে নিয়েছে, সেসব অহংকারীদের জন্য নিষ্ঠাবান দরিদ্র মু'মিনদেরকে ধাক্কা দিয়ে তাড়িয়ে দেয়া যাবে না। সূরা 'আবাসার' ৫ থেকে ১২ আয়াতে বলা হয়েছে—

"(হে মুহাম্মদ!) (আপনার দাওয়াতকে) যে অগ্রাহ্য করছে, আপনিতো তার প্রতি-ই মনোযোগ দিচ্ছেন। অথচ সে পরিশুদ্ধ না হলে আপনার কোনো দায়িত্ব নেই। আর আপনার নিকট যে দৌড়ে আসে এবং সে আল্লাহকে ভয়ও করে, আপনি কিন্তু তার প্রতি উপেক্ষা দেখাচ্ছেন; কখনও (সমিচীন) নয়, নিশ্চয় এটা (কুরআন) উপদেশবাণী। অতএব যে চায়, সে উপদেশ গ্রহণ করুক।"

৮৪. অর্থাৎ তুমি এ কাজ থেকে বিরত না হলে তোমাকে পাথর মেরে হত্যা করা হবে। অথবা এর অর্থ চারিদিক থেকে গালি দিয়ে, অভিশাপ দিয়ে অপমান করে তাড়িয়ে দেয়া হবে। مَنَ الْهُوْمِنِيــنَ ﴿ فَانْجِينَهُ وَمَنْ مَعْمُ فِي الْفُلْكِ الْهُمْحُونِ ﴿ فَانْجِينَهُ وَمَنْ الْفُلْكِ الْهُمْحُونِ ﴿ الْفُلْكِ الْهُمُحُونِ ﴿ الْفُلْكِ الْهُمُحُونِ ﴿ الْفُلْكِ الْهُمُ الْمُولِي الْفُلْكِ الْهُمُ الْمُولِي الْفُلْكِ الْهُمُ الْمُؤْمِنِ الْفُلْكِ الْهُمُ الْمُؤْمِنِينَ الْفُلْكِ الْهُمُ الْمُؤْمِنِينَ الْفُلْكِ الْهُمُ الْمُؤْمِنِينَ اللّهُ الْمُؤْمِنِينَ اللّهُ اللّ

بعُلُ الْبِقِينَ ﴿ وَالْ رَبِّكَ لَا يَمَّ وَمَاكَانَ اكْثُوهُمْ مُؤْمِنِينَ ﴿ وَإِنْ رَبِّكَ وَالْ رَبِّكَ وَ পছনে অবশিষ্ট লোকদেরকে। ১২১. অবশ্যই এতে রয়েছে নিশ্চিত নিদর্শন ; কিছু তাদের অধিকাংশই মু'মিন ছিল না। ১২২. আর অবশ্যই আপনার প্রতিপালক

> كو العزيز الرجير من العربير الرجير

তিনি তো পরাক্রমশালী, পরম দয়ালু।

- মধ্য থেকে ; মিনদের। ﴿﴿ মিনদের। ﴿﴿ মিনদের। ﴿﴿ الْمُؤْمِنِيْنَ ; অতপর আমি রক্ষা করলাম তাকে ﴿ ; ﴿ -الْمُؤْمِنِيْنَ ; আরা ছিল ﴿ أَنَّ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

৮৫. অর্থাৎ তারা আমাকে মিথ্যাবাদী সাব্যস্ত করেছে ও প্রত্যাখ্যান করেছে। এ আলোচনা ও চূড়ান্ত অস্বীকৃতির ব্যাপার অর্থাৎ নূহ (আ)-এর দাওয়াত ও তাদের কুফরীর উপর অটল-অবিচল থাকার ব্যাপার শতশত বছর পর্যস্ত চলেছে। কুরআন মাজীদের অনেক জায়াগায় সেসব বিষয়় আলোচিত হয়েছে। সুরা আনকাবৃতের ১৪ আয়াতে উল্লিখিত হয়েছে—

"অতপর তিনি তাদের মধ্যে পঞ্চাশ কম এক হাজার বছর বসবাস করেন।"

এ দীর্ঘ সময়ে তাদের মধ্যে বংশ পরম্পরায় দাওয়াতী কাজ করার পর তিনি নিশ্চিত হন যে, সত্যকে গ্রহণ করার ক্ষমতা-ই তাদের মধ্যে শেষ হয়ে যায়নি; বরং তাদের ভবিষ্যত বংশধরদের মধ্যেও ঈমান আনার যোগ্য মানুষের জন্ম হওয়ার আশা করা যায় না। তাই তিনি আল্লাহর নিকট যে দোয়া করেন তা সূরা নূহ-এর ২৬ ও ২৭ আয়াতে উল্লিখিত হয়েছে—
"হে আমার প্রতিপালক! আপনি কাফিরদের মধ্য থেকে একজন গহবাসীকেও যমীনে

"হে আমার প্রতিপালক! আপনি কাফিরদের মধ্য থেকে একজন গৃহবাসীকেও যমীনে অবশিষ্ট রাখবেন না। যদি আপনি তাদেরকে যমীনে অবশিষ্ট রাখেন, তবে তারা আপনার বান্দাদেরকে পথভ্রষ্ট করবে এবং কোনো পাপাচারী কাফির ছাড়া কিছুই জন্ম দেবে না।"

আল্লাহ তাআলা নৃহ (আ)-এর এ মতামতকে সঠিক বলে স্বীকার করে নিজ পূর্ণ উ নির্ভুল জ্ঞানের ভিত্তিতে যা বলেছেন তা সূরা হূদ-এর ৩৬ আয়াতে উল্লিখিত হয়েছে—

"আর নৃহের প্রতি ওহী পাঠানো হলো যে, যারা ঈমান এনেছে তারা ছাড়া তোমার জাতির আর কেউ কখনও ঈমান আনবে না ; অতএব তারা যা করছে তার জন্য তুমি মোটেও দুঃখ করো না।"

৮৬. অর্থাৎ এমন ফায়সালা করে দিন যাতে করে আমার পরিবার-পরিজ্ঞন ও আমার মু'মিন সাথীরা রক্ষা পায় এবং অবশিষ্ট লোকেরা তোমার আযাবে পতিত হয়ে চিরকালের জন্য ধ্বংস হয়ে যায়।

৮৭. অর্থাৎ এমন নৌকা যা মু'মিন বান্দাহগণ ও সকল প্রাণীতে পরিপূর্ণ ছিল। আগেই নূহ (আ)-কে প্রত্যেক প্রজাতির এক এক জোড়া করে নৌকায় উঠানোর নির্দেশ দেয়া হয়েছিল।

#### ৬৯ ক্লকৃ' (১০৫-১২২ আরাত)-এর শিক্ষা

- ১. হযরত নৃহ (আ) সাড়ে নয়শত বছর পর্যন্ত তাঁর জাতিকে দীনের দাওয়াত দিয়েছেন i এ দীর্ঘ সময়ের ঘটনাপঞ্জি কুরআন মাজীদের বিভিন্ন সূরায় প্রাসঙ্গিক আশোচনায় এসেছে। সেসব অংশ অধ্যয়ন করলে এ সম্পর্কে ধারণা লাভ করা সম্ভব হবে।
- ২. নৃহ (আ) দাওয়াতের সূচনায় তাদের মনোযোগ আকর্ষণ করার জন্য প্রথমেই ভীতি প্রদর্শনের নীতি গ্রহণ করেছেন। এর কারণ হলো তারা অপরাধমূলক কাজে খুব বেশী নিমগ্ন হয়ে পড়েছিল।
- ৩. অতপর নৃহ (আ) তার বিশ্বস্ততার কথা তাদেরকে স্বরণ করিয়ে দিয়ে তাঁর দাওয়াতের শুরুত্ব তাদের কাছে স্পষ্ট করে তুলতে চেয়েছেন ; কিন্তু এতেও তারা তাঁর দাওয়াতকে অঘাহ্য করে চলেছে।
- 8. এরপর তিনি তাদেরকে তাঁর নিঃস্বার্থতার কথা বলে তাদের দৃষ্টি আকর্ষণ করতে চেয়েছেন ; কিন্তু এতেও তারা অজুহাত তুলে পাশ কাটিয়ে গেছে।
- ৫. সকল যুগেই নবী-রাসূলদের দাওয়াত তথা সত্যের দাওয়াতের বিরোধিতা এসেছে ক্ষমতাসীন শাসক গোষ্ঠী, ধনীক শ্রেণী, সামাজিক প্রভাব-প্রতিপত্তিশালী ব্যক্তিবর্গ ও সমসাময়িক সুবিধাভোগী ধর্মীয় নেতাদের পক্ষ থেকে। বর্তমানকালেও এর ব্যতিক্রম নেই, আর ভবিষ্যতেও এর ব্যতিক্রম হবেনা।
- ৬. নৃহ (আ)-এর দাওয়াতে যে নগণ্য সংখ্যক মানুষ সাড়া দিয়েছিল তারা ছিল গরীব, পেশাজীবি ও সামাজিক প্রভাব-প্রতিপত্তিহীন যুব সম্প্রদায়ের ক্ষুদ্র একটা অংশ। আমাদের নবী (স)-এর দাওয়াতের প্রথমে এ শ্রেণীর লোকেরাই সাড়া দিয়েছিল। এটাই হকের দাওয়াতের বৈশিষ্ট্য।
- ৭. দায়ী তথা দীনের পথে আহ্বানকারীর দায়িত্ব হলো মানুষের কাছে দাওয়াত পৌছে দেয়া। দাওয়াত গ্রহণের সুফল এবং তা প্রত্যাখ্যানের কুফল সম্পর্কে মানুষকে সজাগ-সচেতন করে দেয়ার অতিরিক্ত কোনো দায়িত্ব তাঁর নেই।
- ৮. দাওয়াত গ্রহণের ব্যাপারে যাবতীয় হিসাব-নিকাশ গ্রহণ করবেন আল্লাহ তা'আলা স্বয়ং। সেখানেই নির্ণয় করা হবে কার অবস্থান কোন্ পর্যায়ে। এ ব্যাপারে দা'য়ীর কোনো ভূমিকা নেই।

- ি ৯. সত্যের দাওয়াত যে বা যারা গ্রহণ করে তাদের আর্থিক বা সামাজিক অবস্থান দিয়ে তাদেরী। মর্যাদা নির্ণয় করা হয় না ; তাদের মর্যাদা নির্ণিত হয় ঈমান ও নেক আমলের ভিত্তিতে।
- ১০. সুদীর্ঘকাল পর্যন্ত বংশ পরম্পরায় সার্বিক প্রচেষ্টার পরও তারা নবীর দাওয়াতকে যখন গ্রহণ করতে ব্যর্থ হয় তখন তিনি তাঁর প্রতি বিশ্বাস স্থাপনকারীদের ও তাদের মধ্যে চূড়ান্ত ফায়সালা করার জন্য প্রার্থনা করেন।
- ১১. নৃহ (আ) মু'মিনদেরকে রক্ষা করার জন্য আল্লাহর কাছে দোয়া করেন ; কেননা সে জাতি চূড়ান্তভাবে আল্লাহর আযাবের উপযুক্ত হয়ে গেছে।
- ১২. নৃহ (আ) সাড়ে নয়শত বছর পর্যন্ত দাওয়াতী কাজ করার পর যে সিদ্ধান্তে পৌছেছেন, আল্লাহ তা'আলাও তাঁর সিদ্ধান্তকে অনুমোদন করেছেন। আল্লাহ তা'আলা মু'মিনদেরকে ও প্রাণীকুদকে রক্ষা করার জন্য নবীকে নৌকা তৈরির নির্দেশ দান করেন।
- ১৩. অবশেষে আল্লাহ তা'আলা নৌকার আরোহী মু'মিনগণ ও প্রাণীজগত ছাড়া অন্যসব কিছুকে মহাপ্লাবন দিয়ে ধ্বংস করে দিলেন। তাদের মধ্যে একজনও মু'মিন ছিল না।
- ১৪. নবীদের এসব ঘটনায় আমাদের জন্য শিক্ষণীয় বিষয় রয়েছে। সুতরাং নবী-রাসৃলদের ঘটনাবৃত্তুল জীবন সম্পর্কে তাফসীর ও হাদীস গ্রন্থ থেকে আমাদের অধ্যয়ন করা জরুরী।
- ১৫. আল্লাহ তা'আলা যা করতে চান তাতে বাধা দেয়ার কোনো শক্তি নেই। তবে তিনি পরম দয়ালু। তাঁর ক্রোধ থেকে তাঁর দয়া অনেক বেশী।

#### সূরা হিসেবে রুকৃ'-৭ পারা হিসেবে রুকৃ'-১১ আয়াত সংখ্যা-১৮

هَكُنَّبَ عَادُوالْمُرْسَلِينَ فَيَّالِذَ قَالَ لَـمُرْ آَخُومُرُمُوْدٌ ٱلاَتَتَّقُونَ فَإِنِّي

১২৩. আদ জাতি রাস্লদেরকৈ মিথ্যা সাব্যস্ত করেছিল। ১২৪. যখন তাদের ভাই হুদ তাদেরকে বলেছিল ১৯ — 'তোমরা কি ভয় করো না' ? ১২৫. নিকয়ই আমি

্রাস্লগণকে। الْمُرْسَلِيْنَ ; আদ জাতি - عَادُ نِ ; - রাস্লগণকে। كَذَبَتُ ﴿ - রাস্লগণকে। وَهُودُدُ ; - यथन وَالْمُرْسَلِيْنَ ; - यथन وَالْمُرْبُ - वर्लिष्ट्ल (اَخُوهُمْ ; - यथन وَالْمُرْبُ - वर्लिष्ट्ल (اَخُوهُمْ ; - यथन وَالْمُرْبُ - عَالَ -

- हुन ; انعُ ﴿ अवगारे आि : انعُ إِنهُ अवगारे आि : (ا+لا تتقون) -الا تَتُقُونَ ﴿ - हुन إِنهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ اللهُ

৮৮. আদ জাতির ঘটনা বিস্তারিতভাবে কুরআন মাজীদের নিম্নোক্ত সূরার উদ্ধিখিত আয়াতসমূহ এবং তৎসংশ্লিষ্ট টীকা দ্রন্থীয়। সূরাগুলো হলো—সূরা আল আ'রাফ ৬৫ আয়াত থেকে ৭২ আয়াত; সূরা হুদ ৫০-৬০; সূরা হা-মীম আস সাজদা ১৩-১৬; সূরা আল আহকাফ ২১-২৬; সূরা আয যারিয়াত ৪১-৪৫; সূরা আল কামার ১৮-২২, সূরা আল হাক্কাহ ৪-৮ এবং আল ফাজর ৬-৮ আয়াত।

৮৯. হযরত নৃহ (আ)-এর জাতির ধ্বংসের পরে যে জাতির উত্থান দুনিয়াতে হয়েছিল, তারা ছিল এ আদ জাতি। 'আদ জাতি সম্পর্কে মোটামৃটি ধারণা থাকলে হযরত হুদ (আ)-এর বক্তব্য বুঝার জন্য সহায়ক হবে। তাদের সম্পর্কে সূরা আ'রাফের ৬৯ আয়াতে বলা হয়েছে—

"তোমরা স্বরণ করো (আল্লাহর অনুগ্রহ ও দানের কথা) তিনি কাওমে নৃহের পর তোমাদেরকে খলীফা তথা প্রতিনিধি নিয়োগ করেন।"

সুরা আ'রাফের উক্ত আয়াতে বলা হয়েছে—

"আর শারীরিক গঠনে তোমাদেরকে বলিষ্ঠ ও সুস্বাস্থ্যের অধিকারী করেছেন।"

সেকালে তাদের সমকক্ষ কোনো জাতি-ই ছিল না। এ সম্পর্কে সূরা আল ফাজরের ৮ আয়াতে বলা হয়েছে—

"যাদের মতো কোনো মানুষ (সারা বিশ্বের) জনপদসমূহে সৃষ্টি করা হয়নি।"
তারা অত্যন্ত উনুত সভ্যতার অধিকারী ছিল। তাদের বিশেষ বৈশিষ্ট্য ছিল উঁচু উঁচু
ইমারত নির্মাণ করা। আর এজন্য তৎকালীন বিশ্বে তাদের নাম প্রসিদ্ধ ছিল। সূরা আল
ফাজরের ৬-৭ আয়াতে বলা হয়েছে—

"আপনি কি দেখেননি আপনার প্রতিপালক কাওমে 'আদ'-এর সাথে কেমন আচরণ করেছেন ? যারা ছিল 'ইরাম' গোত্রভুক্ত, যাদের দেহাকৃতি ছিল সুউচ্চ স্তম্ভের মতো।"

### وَ اللهِ وَاطِيعُونِ ﴿ وَاللهِ وَاطِيعُونِ ﴿ وَاللهِ وَاطِيعُونِ ﴿ وَمَا اسْتَلَكُمْ عَلَيْهِ مِنَ الْجِرِ عَ (الله و الله و الله

ভোমাদের জন্য একজন বিশ্বস্ত রাসূল। ১২৬. অতএব আল্লাহকে ভয় করো এবং আমার আনুগত্য করো ১২৭. আর আমি তো তার জন্য তোমাদের কাছে কোনো বিনিময় চাই না ;

اَنَ اَجْرِی اِلّا عَلَى رَبِّ الْعَلَمِینَ ﴿ اَلَّا عَلَى رَبِّ الْعَلَمِینَ ﴿ اَلَّا عَلَى رَبِّ الْعَلَمِینَ आयात विनियत (ठा ताक्त्न जानायीन हाज़ जना काता मात्रिष्ठ तारे। ১২৮. তোমরা कि প্রত্যেকটি উচ্ স্থানে স্বতিচিহ্ন স্বরূপ ইমারত বানাচ্ছো ? তোমরা বেহুদা কাজ করছো।

ن+)-فَاتَّفُوا ﴿ -(مَعُنَّ الْمَعُونُ : -(اتقوا الله -(اتقوا الله -(اتقوا -(اتقو

এ জাতি জাগতিক উনুতি এবং তাদের শারীরিক শক্তিমন্তার কারণে অত্যন্ত অহংকারী হয়ে উঠেছিল। সুরা হা-মীম আস সাজদার ১৫ আয়াতে বলা হয়েছে—

"আর কাওমে 'আদ'-এর ব্যাপার হলো—তারা পৃথিবীতে অথথা অহংকার করতো এবং বলতো—'আমাদের চেয়ে অধিক শক্তিধর কে আছে' ?"

কতেক বড় বড় একনায়ক যালিমের হাতে ছিল তাদের শাসনব্যবস্থা। সূরা হূদ-এর ৫৯ আয়াতে বলা হয়েছে—

"আর এ 'আদ' জাতি অস্বীকার করেছিল তাদের রবের নিদর্শনসমূহ এবং অমান্য করেছিল তাদের রাস্লদের, তারা মেনে চলতো প্রত্যেক উদ্ধৃত, যালিম, একনায়কের আদৃেশ।"

ধর্মীয় দিক থেকে আল্লাহর অন্তিত্ব তারা স্বীকার করতো ; কিন্তু তারা ছিল মূশরিক। একমাত্র আল্লাহ-ই ইবাদাত পাওয়ার অধিকারী একথা তারা অস্বীকার করতো।

সূরা আল আ'রাফের ৭০ আয়াতে বলা হয়েছে—

"তারা বললো—তুমি কি আমাদের কাছে এজন্য এসেছো যে, আমরা যেন কেবলমাত্র এক আল্লাহর ইবাদাত করি এবং আমাদের বাপদাদারা যাদের ইবাদাত করতো, তাদের ছেড়ে দেই ?"

এটা ছিল 'আদ' জাতির মোটামুটি অবস্থা।

# ﴿ وَتَتَجِنُونَ مَصَانِعَ لَعَلَّكُمْ تَخْلُلُونَ ﴿ وَإِذَا بَطَشْتُمْ بَطَشْتُمْ الْمُشْتُمُ

১২৯. এবং তোমরা বিরাট বিরাট প্রাসাদ নির্মাণ করছো বেন তোমরা চিরকাল বাস করবে (তাজে)<sup>১১</sup>। ১৩০. আর যখন তোমরা (কাউকে) পাকড়াও করো, (তখন) পাকড়াও করো<sup>১২</sup>

(ত্রু - এবং ; الْخَلْكُمُّ : তামরা নির্মাণ করছো - مَصَانِعَ : বিরাট প্রাসাদ - الْخَلْكُمُّ : তামরা নির্মাণ করছো বেন তোমরা : تَخْلُدُوُنَ : চিরকাল (তাতে) বাস করবে। ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ الل

৯০. অর্থাৎ তোমরা বিনা প্রয়োজনে শুধুমাত্র নিজেদের শ্রেষ্ঠত্ব ও অহমিকা প্রকাশের জন্য উঁচু স্থানগুলোতে সুউচ্চ প্রাসাদ নির্মাণ করছো। এগুলো ঘারা তোমাদের শান-শুওকতের প্রদর্শনী করা তোমাদের উদ্দেশ্য।

৯১. অর্থাৎ এত বড় বড় প্রাসাদ তৈরি করেছো যেন তোমরা চিরকাল এখানে থাকবে। এখানকার আরাম-আয়েশের ব্যবস্থা করাই যেন তোমাদের জীবনের চরম লক্ষ্য। এছাড়া তোমাদের চিন্তা করার আর কোনো বিষয় নেই।

বিনা প্রয়োজনে অথবা প্রয়োজনের অধিক দালান-কোঠা তথা সুরম্য অট্টালিকা নির্মাণ করা শর্মী দিক থেকে নিন্দনীয়। কেননা এ জাতীয় কাজের প্রবণতা কোনো জাতির মধ্যে তখনই প্রবেশ করে যখন তাদের মধ্যে সম্পদের প্রাচুর্য, প্রবৃত্তি পূজা ও বৈষয়িক স্বার্থপরতা প্রবল হতে হতে তা চরম পর্যায়ে পৌছে যায়। এর দ্বরা তাদের মধ্যে আখিব্রাতমুখী মানসিকতার পরিবর্তে দুনিয়ামুখী মানসিকতা সৃষ্টি হয়ে যায়। মূলত এর মধ্যে কোনো কল্যাণ নেই। হযরত আনাস (রা)-এর জবানী তিরমিয়ী শরীফে বর্ণিত হাদীসের মর্মও তাই। অর্থাৎ প্রয়োজনের অতিরিক্ত দালান-কোঠার মধ্যে কোনো কল্যাণ নেই। তাঁর অপর একটি রাওয়ায়াতেও এর সমর্থন পাওয়া যায়। অর্থাৎ প্রত্যেক দালান-কোঠা তার মালিকের জন্য বিপদ; তবে যা জক্রনী তা বিপদ নয়।

তাফসীরে 'রুহুল মাআনী'-তে বলা হয়েছে— 'বিশুদ্ধ উদ্দেশ্য ছাড়া সুউচ্চ প্রাসদি নির্মাণ করা মুহামদী শরীয়তে নিন্দনীয় ও দৃষ্ণীয়'।

৯২. অর্থাৎ তোমাদের মনুষ্যত্ত্বর অবস্থা এমন যে, দুর্বলদের জন্য তোমাদের অস্তরে একটুও দয়া-মায়া নেই। দরিদ্র লোকদের ইনসাফ পাওয়ার কোনো শ্বন্থা জোমাদের দেশে নেই। দুর্বলদের উপর যখন হাত উঠাও—যখন তাদের পাকড়াও করো তখন নির্দয়-নিষ্ঠুর যালিম একনায়কের মত পাকড়াও কর। তোমাদের প্রতিবেশী দুর্বল জাতিগুলো, তোমাদের দেশের দরিদ্র জনগোষ্ঠী তোমাদের শোষণ-নির্যাতনের শিকার, এতো গেল একদিক। অপরদিকে তোমরা নিজেদের জীবন-মান উন্নত করার প্রতিযোগিতায় সীমালংঘন করে চলছো, যার ফলে তোমাদের এখন সুরম্য অট্টালিকা প্রয়োজন হয়ে পড়েছে। অতপর বিনা প্রয়োজনেই সুউচ্চ ভবন নির্মাণ করে চলছো। এটাতো শক্তি ও সম্পদের প্রদর্শনী-মহড়া ছাড়া অন্য কিছু নয়।

# جَبَّارِيْسَ ﴾ فَاتَّـقُوا اللهَ وَاطِيْعُونِ ﴿ وَاتَّـقُوا الَّذِي ٓ اَتَّكُو لَهُ

নিষ্ঠুর অত্যাচারির মতো। ১৩১. অতএব আল্লাহকে ভর করো এবং আমার আনুগত্য করো। ১৩২. আর তোমরা ভর করো তাকে ধিনি তোমাদেরকে সাহায্য করেছেন সেসব (জিনিস) দিয়ে যা

تَعْلَيُ وْنَ هَا اللَّهُ مُرْ بِانْعَا } وَبَنِينَ هُوْ جَنْيِ وَعَيْوُ وَبِهِ إِنْكَا } وَبَنِينَ هُوجَنْيِ وَعَيْوُ وَبِهِ إِنَّا الْكَاكُ

তোমরা জান। ১৩৩. তিনি তোমাদেরকে সাহায্য করেছেন চতুম্পদ জল্প-জানোয়ার দিয়ে ও সন্তান-সন্ততি দিয়ে। ১৩৪. এবং বাগ-বাগিচা দিয়ে ও ঝর্ণাধারাসমূহ দিয়ে। ১৩৫. আমি অবশ্যই ভয় করি

عَلَيْكُرْ عَنَ أَبَ يَوْ اِ عَظِيْرٍ هَ قَالَوْا سَوَاءٌ عَلَيْنَا أَوْ عَظْتَ أَا لُرْ تَكُنْ তোমাদের উপর এক মহাদিবসের শান্তির। ১৩৬. তারা বললো—আমাদের জন্য একই সমান—তুমি উপদেশ দাও অথবা তুমি না-ই হও

قَى الْوَعِظِيْسَ ﴿ إِنْ هِنَ الْاَحْلَى الْأُولِينَ ﴿ وَمَا نَحَى بِهُعَنَّ بِيْسَ فَ الْاَوْلِينَ ﴿ وَمَا نَحَى بِهُعَنَّ بِيْسَ فَ فَاللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ ا

৯৩. 'কাওমে আদ'-এর একথার অর্থ এটা হতে পারে যে, আমরা যা করছি তা-তো আমাদের বাপদাদারা শত শত বছর আগে থেকেই করে এসেছে। এটা যদি তোমার কথা ু

## ﴿ فَكُنَّابُوهُ فَاهْلَكُنْهُمْ إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لِآيَةً وَمَا كَانَ أَكْثُرُهُمْ مُؤْمِنِينَ ﴿

১৩৯. অতপর তারা তাঁকে মিখ্যা সাব্যন্ত করলো, ফলে আমি তাদেরকে ধ্বংস করে দিলাম<sup>১৪</sup> ; নিন্চয়ই এতে রয়েছে নিন্চিত নিদর্শন ; কিন্তু তাদের অধিকাংশই মুশ্মিন ছিল না।

### @وَإِنَّ رَبِّكَ لَهُوَالْعَزِيْزُ الرَّحِيْرُ

১৪০. আর আপনার প্রতিপালক—অবশ্যই তিনি পরাক্রমশালী, পরম দয়ালু।

ون - كذبوا + ، ) - فَكَذَبُّوهُ ﴿ وَن - كذبوا + ، ) - فَكَذَبُّوهُ ﴿ وَن الْمِلْكُنَا لَهُ الْمَلْكُنَا لَهُ الْمَلْكُنَا الْمُلْكُنَا اللّهُ وَاللّهُ وَالْمُلّمُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

মতো মন্দ হতো, তাহলে তাদের উপর আযাব নেমে আসতো। অথবা এর অর্থ এটা হতে পারে যে, তুমি যা বলছো, তা তোমার আগে অনেকেই এসব নীতি-নৈতিকতার নসীহত করে এসেছে ; কিন্তু দুনিয়ার কোনো পরিবর্তন হয়নি। দুনিয়া নিজ গতিতে এগিয়ে চলছে। তোমাদের মতো লোকের কথা অমান্য করার ফলে দুনিয়া ওলট-পালট হয়ে যায়নি।

৯৪. 'আদ' জাতির ধ্বংসের বিস্তারিত বর্ণনা যা কুরআন মাজীদে এসেছে তা হলো—হঠাৎ ঘূর্ণিঝড় দেখা দেয়। লোকে দূর থেকে এটাকে বৃষ্টিবাহী মেঘ মনে করে খুলী হয়ে উঠে। কিন্তু এটা ছিল আল্লাহর আযাব। অনবরত আটদিন সাত রাত এ ঝড়ো হাওয়া বইতে থাকে যাতে সবকিছুই ধ্বংস হয়ে যায়। এ ঝড়ো হাওয়া এতো বেলী প্রবলভাবে বয়ে গেছে যে, জনপদের মানুষগুলোকে উড়িয়ে নিয়ে চারিদিকে ছুঁড়ে ফেলেছে। বাডাস ছিল অত্যন্ত গরম ও শৃষ্ক যা লোকদেরকে অকেজো ও নড়বড়ে করে দিয়ে গেছে। এ জাতির শেষ লোকটি খতম না হওয়া পর্যন্ত এ ঝড় থামেনি। অবশেষে তাদের স্মৃতি চিহ্নস্বরূপ তাদের অট্টালিকাগুলো টিকে ছিল। আজ তাদের ধ্বংসাবশেষও আর অবশিষ্ট নেই। সেসব এলাকা আজ ভয়াবহ মরু অঞ্চলে পরিণত হয়ে গেছে।

#### (৭ম রুকু' (১২৩-১৪০ আয়াত)-এর শিক্ষা

). 'काल्य जान' हिम जान हैतन जालम हैताय हैताय हैतान माय हैतान नृह-धत वश्यक्षत । ध खालि तिस्रिक निक त्थिक जानक छेन्निक माल करतिहम । जातम निकट ह्यतक हम (आ)-त्क नवी हित्यति भागिता हराहिम । जात्रा जाँकि यिथावामी मानान्छ करात कात्रां जात्मति जान्नाह जाजामा जना जात्मक खालित यात्रा धरकवारत निक्तिक करति मिराहिम । मूलतां जायात्मतिक जान्नाह ल जांत्र त्यस्य नवी यूराचाम (म)-धत नाक्षत्रयानी त्थाक विदेश थाकरण हर्ति ।

- - ७. विना श्राह्मान्तरम् पुत्रम् एवन रेजरी करत् निर्व्हापत्र धन-मन्नापत्र श्रप्तर्भनी कर्ता रेवध नयः।
- ৪. কোনো সুরম্য অট্রালিকা বা সুদৃঢ় সংরক্ষিত দুর্গ আল্লাহর আযাব ও গজব থেকে রক্ষা করতে পারে না। তার জ্বলন্ত প্রমাণ 'আদ', 'সামৃদ' প্রভৃতি জাতিসমূহ। যাদের ধ্বংসাবশেষ আমাদেরকে একথাই স্বরণ করিয়ে দেয়।
- ৫. সকল নবী-রাসৃপই নবুওয়াত লাভের আগেও তাদের জাতির মধ্যে সবচেয়ে আমানতদার হিসেবে পরিচিত ছিলেন, কিছু যখনই তিনি দীনের দাওয়াত নিয়ে দাঁড়িয়েছেন তখনই তারা তাঁর সকল গুণ-বৈশিষ্ট্যের প্রতি উপেক্ষা করা শুরু করে।
- ৬. প্রথমে তাওহীদের দাওয়াত না দিয়ে আল্লাহর ভয় সৃষ্টির চেষ্টা করার কারণ তাদের চরম অবাধ্যতার জন্য তাদের মধ্যে আল্লাহর ভয় সৃষ্টি করে তাদেরকে নবীর কথা শোনার প্রতি মনোযোগী করা।
- ৭. আমাদের অন্তিত্ব থেকে শুরু করে সকল কিছুই আল্লাহর দয়ার দান, সুতরাং তাঁর পাকড়াও-এর ভয় ও তাঁর রহমতের আশা আমাদের অন্তরে জাগাতে হবে। আর তাহলেই দীন মেনে চলা সহজ হয়ে যাবে।
- ৮. আল্লাহ তা আলা চতুষ্পদ হালাল প্রাণীগুলোকে আমাদের অনুগত করে দিয়েছেন, আমাদেরকে সম্ভান-সম্ভতি দান করেছেন; বাগ-বাগিচা দান করেছেন, আমাদের জন্য নদ-নদী ও ঝর্ণাধারা প্রবাহিত করেছেন। এসবের শোকর আদায় করতে হবে আল্লাহ ও রাস্তলের আনুগত্যের মাধ্যমে।
- ৯. **আন্তা**হর নিয়ামতের শোকর আদায় না করলে কিয়ামতের দিন এক মহাশান্তির সম্মুখীন হতে হবে।
- ১০. আদিকাল খেকে নিয়েই বাতিলপদ্মীরা একই অজুহাত-আপত্তি তুলে নিজেরা দীন খেকে সরে খেকেছে এবং জ্বনগণকেও দীন থেকে দ্রে রাখার চেষ্টা চালিয়ে যাচ্ছে। এদের এসব ওযর-আপত্তির জ্বাবে নবীদের পথ-ই অনুসরণ করতে হবে।
- ১১. অতীতের ধ্বংসপ্রাপ্ত জ্বাতির ইতিহাস থেকে আমাদেরকে শিক্ষা গ্রহণ করতে হবে। তাদের ধ্বংসের কারণগুলো থেকে বেঁচে থাকতে হবে।
- ১২. আল্লাহ তা'আলা মুহুর্তের মধ্যেই এ বিশ্ব পুরোপুরি বা তার অংশ বিশেষ ধ্বংস করে দিতে পারেন। তিনি এতই পরাক্রমশালী যে, তাঁর এ কাজে বাধা দেয়া অথবা সামান্যতম আপত্তি উত্থাপন করার মতো কোনো শক্তি কোখাও নেই।
- ১৩. তবে আল্লাহ তা আলার চেয়ে অধিক দয়ালু দুনিয়া ও আখিরাতে কোথাও কেউ নেই। খাঁটি অন্তরে গুনাহের জন্য অনুশোচনার মাধ্যমে তাঁর নিকট ক্ষমা প্রার্থনা করলে তিনি অবশ্যই ক্ষমা করে দেন।

#### সূরা হিসেবে রুক্'-৮ পারা হিসেবে রুক্'-১২ আয়াত সংখ্যা-১৯

®كُنَّبَتُ ثَمُودُ الْمُرْسَلِينَ ﴾ إِذْ قَالَ لَمَرْ أَخُو مُرْسِلِمٌ اَلاَتَتَقُونَ ﴿ إِنِّي

১৪১. সামুদ জ্ঞাতি রাসূলদেরকে মিখ্যা সাব্যস্ত করেছিল<sup>১৫</sup> ; ১৪২. যখন তাদের ভাই সালেহ তাদেরকে বলেছিলেন—'তোমরা কি ভয় করো না' ? ১৪৩. নিক্যুই আমি

ال+)-الْمُرْسَلِيْنَ; মথ্যা সাব্যস্ত করেছিল : -ثَمُودُ - সামৃদ জাতি - كَـنَبَّتْ (هَ) - রাসূলগণকে اللهُمْ - বলেছিলেন - قَـالَ : যখন الْمُوهُمُّ : আদ্নগণকে اللهُمْ - বলেছিলেন - مُرسلين - তাদের ভাই - المُوهُمُ الله تتقون - الاَ تَتُـقُونَ : সালেহ صَلِحٌ : তাদের ভাই - المُوهم ) - الله تقون - الاَ تَتُـقُونَ : নিক্যুই আমি ;

৯৫. সামৃদ জাতি সম্পর্কেও কুরআন মাজীদের বিভিন্ন সূরায় প্রাসঙ্গিকভাবে সবিস্তারে আলোচনা করা হয়েছে। নিম্নে উল্লিখিত সূরা এবং আয়াতগুলো ও তৎসংশ্লিষ্ট টীকাসমূহ বিস্তারিত অবগতির জন্য দ্রষ্টব্য ঃ

সূরা আল-আ'রাফ আয়াত ৭৩-৭৯; সূরা হুদ আয়াত ৬১-৬৮; সূরা আল হিজর আয়াত ৮০-৮৪; সূরা বনী ইসরাঈল আয়াত ৫৯; সূরা আন নামল আয়াত ৪৫-৫৯; সূরা আয যারিয়াত আয়াত ৪৩-৪৫; সূরা আল-কামার আয়াত ২৩-৩১; সূরা আল হাকাহ আয়াত ৪-৫; সূরা আল ফাজর আয়াত ৯ এবং সূরা আল শামস আয়াত ১১ ও তৎসংশ্রিষ্ট টীকাসমূহ দুষ্টব্য।

কুরআন মাজীদের আলোচনা থেকে এ জাতি সম্পর্কে যা জানা যায় তা হলো—কাওমে 'আদ'-এর পরে এ সামৃদ জাতি-ই দুনিয়াতে অগ্রগতি ও সমৃদ্ধি লাভ করেছিল। সূরা আল আ'রাফের ৭৪ আয়াতে তাদেরকে লক্ষ করে সালেহ (আ)-এর বক্তব্যে বলা হয়েছে— "আদ জাতির পরে আল্লাহ তা'আলা তোমাদেরকেই প্রতিনিধি নিযুক্ত করেছেন।" কিন্তু তারা বৈষয়িক উনুতিতে 'আদ' জাতির পর্যায়ে পৌছে যায়। তাদের জীবন যাত্রার মান যতই উনুত হয়েছে, ততই তাদের মনুষ্যত্ত্বের মান নিম্নগামী হয়েছে। একদিকে তারা সুরম্য প্রাসাদোপম অট্টালিকা নির্মাণ করতে থাকে, অন্যদিকে তাদের সমাজে শির্ক ও মূর্তিপূজার সয়লাব বয়ে যেতে থাকে। আর দুর্বলদের উপর যুলুম-নির্যাতন চলতে থাকে প্রবলভাবে। তাদের মধ্যকার সবচেয়ে অসৎ ও যালিম লোকেরাই নেতৃত্বের আসনে বসেছিল। সালেহ (আ)-এর দাওয়াত নিম্ন শ্রেণীর লোকদের আপত্তি এই ছিল যে, এসব নীচু শ্রেণীর লোকদের সাথে আমরা একই মঞ্কলিসে বসতে পারি না।

# لَكُمْ رَسُولُ أُمِينَ ﴿ فَاتَّقُوا اللَّهُ وَ أَطِيعُونِ ﴿ وَمَا أَسْلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجِرٍ \*

তোমাদের জন্য একজন বিশ্বন্ত রাস্ল<sup>১৬</sup>। ১৪৪. অতএব তোমরা আল্লাহকে ভয় করো এবং আমার আনুগত্য করো। ১৪৫. আর আমি এজন্য তোমাদের কাছে কোনো বিনিময় চাই না;

كُ جَنْتِ وَعَيْـوْنِ ﴿ وَرُوعِ وَنَحْلِ طَلْعَهَا هَضِيرٍ ﴿ وَتَنْجِتُـوْنَ ﴾ 28 ٩. बाग-बांगिठा ७ वर्गाधातात्रप्रद्र पर्धा ? ১৪৮. এবং कमला मार्ठ ७ এमन स्वकृत वांगात यात्र मञ्जूती कल जारत विनाज्भ ? ১৪৯. আत তোমता स्थानार करत वानात्वा

-(ف+اتقوا)-فاتَقُوا ﴿ الله - (ف+اتقوا)-فاتَقُوا ﴿ الله - (سُولٌ ; سُولٌ ) - विश्वख الله - (ف+اتقوا) - فاتَقُوا ﴿ الله - (فعهم عليه - (فعهم الله - فعهم الله - (فعهم الله - (فعهم الله - (فعهم الله - فعهم الله - (فعهم الله - (فعهم الله - فعهم الله - (فعهم الله - فعهم الله - (فعهم الله - فعهم الله - فعهم الله - فعهم الله - (فعهم الله - فعهم الله - (فعهم الله - فعهم الله - (فهم اله - (فهم الله - (فهم

৯৬. সকল যুগেই নবী-রাসূলদের নিজ্ঞ জাতির লোকেরাই তাঁদের সততা ও বিশ্বস্ততার স্বীকৃতি দিয়েছে। সামৃদ জাতিও তাদের নবী সালেহ (আ)-এর বিশ্বস্ততা, আমানতদারী ও দক্ষতার স্বীকৃতি নিজমুখেই দিয়েছিল। কুরআনের ভাষায়—

"তারা বললো—হে সালেহ! তুমিতো ইতিপূর্বে আমাদের মধ্যে আলা-ভরসার পাত্র ছিলে; তুমি কি আমাদের নিষেধ করছো সে সবের উপাসনা করতে, যাদের উপাসনা করতো আমাদের বাপ-দাদারা।"-সূরা হুদ ঃ ৬২

৯৭. অর্থাৎ তোমরা কি মনে করছো তোমাদের এ আরাম-আয়েশ চিরদিন থাকবে ? তোমাদের বাগ-বাগিচা, ফসলের মাঠ, নদ-নদী ও ঝর্ণাধারা ছেড়ে তোমাদেরকে কোথাও যেতে হবে না ? তোমরা যেসব অন্যায় কাজ করে যাচ্ছো তার জন্য তোমাদেরকে কোনো জবাবদিহি করতে হবে না ? তোমাদেরকে দেয়া নিয়ামতের হিসেব নেয়া হবে না ?

# مِنَ الْجِبَالِ بِيُوتَا فِرِهِينَ فَاتَّقُوا اللهَ وَاطِيعُونِ ﴿ وَلا تُطِيعُوا آمَرَ الْمُسْرِفِينَ

গৃহসমূহ পাহাড় ঝেকে দক্ষতার সাথে<sup>১১</sup>। ১৫০. অতএব ভয় করো আল্লাহকে এবং আনুগত্য করো আমার। ১৫১. আর অপচয়ে সীমালংঘনকারীদের কাজের আনুগত্য করো না।

الَّنِ يُسَى يَغْسِلُ وَنَ فِي الْأَرْضِ وَلَا يَصْلِحُونَ ﴿ قَالَوْ إِنَّمَا الْسَيَ ١ ١ ١ عن يَغْسِلُ وَنَ فِي الْأَرْضِ وَلَا يَصْلِحُونَ ﴿ وَالْمَا النَّمَا الْسَيَا لِهِ الْمَالِمَ الْمَالِم ١ ١ عن الله الله الله عنه المَّالِمُ ﴿ وَمَالُهُمْ اللهُ وَمَالُهُمْ اللهُ ا

৯৮. অর্থাৎ খেজুরের এমন বাগান, যে বাগানের খেজুর গাছগুলোতে খেজুরের কাঁদিগুলো পাকা পাকা রসালো খেজুরের ভারে নুয়ে পড়ে, আর কোমল হওয়ার কারণে ফেটে যায়।

৯৯. আদ জাতির মতো সামৃদ জাতির সভ্যতাও তার উল্লেখযোগ্য বৈশিষ্ট্যের জন্য প্রাচীনকালের জাতিসমূহের মধ্যে বিখ্যাত ছিল। পাহাড় কেটে ইমারত বানানো ছিল তাদের এ খ্যাতির কারণ। সূরা আল-ফাজরে আদ জাতিকে 'বাড়ুল ইমাদ' তথা স্বজ্বের অধিকারী বলে আখ্যায়িত করা হয়েছে। তেমনি সামৃদ জাতিকেও 'জাবুস সাখরা বিলওয়াদ' অর্থাৎ "এমনসব লোক যারা উপত্যকায় পাহাড় কেটেছে" বলে পরিচয় দিয়েছে। সূরা আল আ'রাফের ৯৮ আয়াতে সামৃদ জাতিকে লক্ষ্য করে বলা হয়েছে—

"তোমরা সমতলভূমিতে প্রাসাদ নির্মাণ করছো এবং পাহাড় কেটে বাসস্থান নির্মাণ করছো।" এসব গৃহ নির্মাণের উদ্দেশ্য সম্পর্কে বলা হয়েছে যে, এসব কিছু ছিল তাদের শ্রেষ্ঠত্ব, সম্পদ, শক্তি ও নৈপুণ্যের প্রদর্শনী করা। কোনো যথার্থ প্রয়োজন এসব নির্মাণের পেছনে ছিল না। এ জাতীয় সমাজের বৈশিষ্ট্য হলো—একদিকে সমাজের গরীব লোকদের মাথা গোঁজার ঠাই নেই, অন্যদিকে ধনী ও নেতৃস্থানীয় লোকেরা প্রয়োজনের অতিরিক্ত প্রাসাদ নির্মাণ করে এবং লোক দেখানোর স্কৃতিন্ত তৈরি করে যেতে থাকে। সামৃদ জাতির কিছু কিছু ইমারত এখন পর্যন্ত টিকে আছে। সামৃদ জাতির এলাকার অবস্থান ছিল মদীনা ও তাবুকের মধ্যবর্তী হিজাযের বিখ্যাত 'আল উলা' নামক স্থান থেকে করেক মাইল উন্তরে। সেখান থেকে পূর্ব দিকে 'আল উলা' থেকে খায়বার পর্যন্ত এবং উত্তর দিকে জর্ডান রাজ্যের

### مِنَ الْمُسَجِّرِيْسَ فَي مَا أَنْسَ إِلَّا بَشَرٌ مِّثْلُنَا ۚ فَاْتِ بِأَيْسِةٍ إِنْ كُنْسَ

বাদুশ্রন্তদের শামিশ'। ১৫৪. তুমি তো আমাদের মতো একজন মানুষ ছাড়া কিছু নও; সুতরাং কোনো নিদর্শন নিয়ে এসো, যদি তুমি হয়ে থাকো

# مِنَ الصِّرِقِيْنَ ﴿ قَالَ هٰنِ اللَّهُ لَهَا شِرْبٌ وَلَكُمْ شِرْبُ يَوْ إِمْمُوا فَ

সন্ত্যবাদীদের শামিল<sup>১০২</sup>। ১৫৫. তিনি (সালেহ) বললেন—এটি একটি উটনী<sup>১০৩</sup> তার জন্য রয়েছে পানি পানের পালা এবং তোষাদের জন্যও রয়েছে পানি পানের পালা—সুনির্দিষ্ট দিনে।<sup>১০৪</sup>

সীমানার মধ্যে ৩০ থেকে ৪০ মাইল পর্যন্ত অঞ্চলে এ জাতির আবাসস্থল ছিল। কিন্তু পুরো এলাকা-ই ভূমিকম্পে বিধ্বস্ত হয়ে গিয়েছিল।

১০০. এখানে হ্যরত সালেহ (আ)-এর বক্তব্যের সারকথা উল্লেখ করা হয়েছে। বলা হয়েছে, যারা দুনিয়াতে ফাসাদ সৃষ্টি করে, যাদের পরিচালনায় তোমাদের এ ভ্রষ্ট ও বিকৃত জীবনব্যবস্থা গড়ে উঠেছে, যেসব রাজনৈতিক, সামাজিক ও ধর্মীয় নেতৃবৃদ ভোমাদের সবকিছু নিয়ন্ত্রণ করে তাদের আনুগত্য করা বাদ দাও। এরাই সমাজ ও রাষ্ট্রে অনৈতিক ব্যবস্থা লাগামহীন পক্তর মতো যা ইচ্ছে তাই করে যাচ্ছে। এদের দারা তোমাদের দেশ ও জাতির কোনো সংস্কার হতে পারে না। হতে পারে না জাতির কোনো কল্যাণ। সুতরাং এদের আনুগত্য পরিহার করতে হবে। তোমরা আল্লাহকে ভয় করো আর আমার আনুগত্য করো।

আমার সম্পর্কে তোমাদের জানা আছে। আমার বিশ্বন্ততা ও আমানতদারী তোমাদের পরীক্ষিত। আমি এজন্য কোনো বিনিময় চাই না। তোমাদের দুনিয়া-আখিরাতের কল্যাণ কামনা-ই আমার উদ্দেশ্য। আমি এ কাজের বিনিময় এক মাত্র আল্লাহর কাছেই আশা করি। হযরত সালেহ (আ)-এর এ বক্তব্যে তথু ধর্মীয় প্রচার-ই ছিল না, এটা ছিল সাংস্কৃতিক ও নৈতিক সংস্কার এবং একই সাথে একটি রাজনৈতিক বিপ্রব।

১০১. 'মুসাহ্হার' অর্থ 'যাদ্গ্রন্ত'। যাদুর দারা প্রভাবিত হলে যেমন বৃদ্ধি-বিবেক লোপ পেরে যার এবং পাগলামী দেখা দের, তারা সালেহ (আ)-কেও তেমনি যাদ্গ্রন্ত বলে আখ্যায়িত করেছে।

## @وَلا تَهُ وَمَا بِسُوعِ فَيَا هُنَ كُرْعَنَ الْبَيْدِ @ فَعَقَرُومًا اللهِ مَا وَالْمِيرِ @ فَعَقَرُومًا

১৫৬. এবং এটিকে ভোমরা ক্ষতির উদ্দেশ্যে স্পর্শ করো না, তাহলে মহাদিবসের আবাব ভোমাদেরকে পাকড়াও করবে। ১৫৭. কিন্তু তারা সেটিকে পায়ের রগ কেটে হন্ড্যা করলো<sup>১০৫</sup>

১০২. অর্থাৎ তোমাকেও তো আমরা আমাদের মতো মানুষ-ই দেখছি। আমাদের ও তোমার মধ্যে পার্থক্য বা তুমি যে আল্লাহর প্রেরিত তার কোনো চিহ্নতো দেখা যাছে না। তুমি যদি তোমার দাবিতে সত্যবাদী হও, তাহলে এমন কিছু আমাদেরকে দেখাও যাতে আল্লাহ যে তোমাকে আমাদের কাছে পাঠিয়েছেন সে বিষয়ে আমাদের দৃঢ় বিশ্বাস জন্মে।

১০৩. সালেহ (আ) তাঁর জাতির লোকদের মু'জিযা দাবি করার জবাবে যে উটনী হাজির করেছেন তা কোনো সাধারণ উটনী ছিল না। কারণ সাধারণ একটি উটনী কোনো মু'জিযা হতে পারে না। কুরআন মাজীদ এটাকে মু'জিযা গণ্য করেছে। বলা হয়েছে—"এটি আল্লাহর উটনী, তোমাদের জন্য নিদর্শন হিসেবে পাঠানো হয়েছে।"

সুরা বনী ইসরাঈলের ৫৯ আয়াতে বলা হয়েছে—

"আর এ বিষয়টিই শুধু মু'জিয়া পাঠাতে আমাকে বিরত রেখেছে বে, আগেকার লোকেরা তা অস্বীকার করেছিল; অতপর আমি 'সামৃদ' জাতিকে উটনী দিয়েছিলাম জ্ঞান লাভের উপায় হিসেবে কিন্তু তারা তার প্রতি যুলুম করেছিল। আর আমি ভয় দেখানোর উদ্দেশ্য ছাড়া তো মু'জিয়া পাঠাই না।"

১০৪. হ্যরত সালেহ (আ)-এর এ ঘোষণা তাঁর জাতির লোকদের জন্য এক কঠিন বিষয়। পানি যেখানে ছিল জীবনের এক প্রধান বিষয়, যেখানে পানির জন্য সংঘটিত কর্নিড়া-ঝাঁটি, খুনোখুনি পর্যন্ত গড়ায়, সেখানে একটি উটনীর পানি পান করার জন্য একটি দিন ছেড়ে দিতে হবে—এটা মেনে নেয়া তাদের জন্য কঠিন হবে এটাই স্বাভাবিক। তবুও তারা ভয়ে ভয়ে কিছুদিন এ নির্দেশ পালনও করেছে। এ নির্দেশের সাথে সাথে বলা হয়েছে—"এ হলো আল্লাহর উটনী, তোমাদের জন্য নিদর্শন স্বরূপ; সুতরাং একে—ছেড়ে দাও। সে আল্লাহর যমীনে চরে বেড়াবে এবং তোমরা কখনও খারাপ উদ্দেশ্যে একে ছুয়ো না।"

অর্থাৎ সে সারাদিন যেখানে ইচ্ছা তোমাদের ক্ষেতে খামারে চরে বেড়াবে এবং যা ইচ্ছা খাবে, যেখানে ইচ্ছা যাবে, খবরদার কেউ এর গায়ে খারাপ উদ্দেশ্যে হাত লাগাবে না।

## فَأَصْبَكُواْ نَالِمِيْنَ ﴿ فَأَخَنَ هُرُ الْعَنَابُ ۚ إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَا يَذَّ ۗ وَمَا كَانَ

ফলে তারা অনুতপ্ত হয়ে পড়লো। ১৫৮. অতপর তাদেরকে আযাব পাকড়াও করলো<sup>স্ক</sup>: অবশ্যই এতে রয়েছে নিচিত নিদর্শন কিন্তু ছিল না

## ٱكْثَرُهُمْ مُؤْمِنِينَ @وَإِنَّ رَبَّكَ لَهُوَ ٱلْعَزِيْزُ الرَّحِيمُ لَ

তাদের অধিকাংশ মু'মিন। ১৫৯. আর নিন্চয়ই আপনার প্রতিপালক—তিনি তো প্রাক্রমশালী, প্রম দ্য়ালু।

اَلْعَنْهُمُ ﴿ الْمَعْدُوا ﴾ -قاصْبَحُوا ﴿ الْمَعْدُوا ﴾ -قاصُبَحُوا ﴾ -قاصُبُحُوا بُعُوا بُوا بُعُوا بُع

১০৫. হ্যরত সালেহ (আ)-এর এ উটনী দীর্ঘদিন পর্যন্ত তাদের এলাকায় স্বাধীনভাবে বিচরণ করে। তারা এটাকে একটা সামষ্টিক সমস্যা মনে করে এর বিরুদ্ধে ভেতরে ভেতরে ফুঁসে উঠতে থাকে। অবশেষে জাতির এক দুর্ভাগা, কাণ্ডজ্ঞানহীন ও হঠকারী সরদার আল্লাহর উটনীর পায়ের রগ কেটে দিল। সূরা আশ শামসের ১১ আয়াত থেকে শেষ পর্যন্ত এ পাঁচটি আয়াত এ সম্পর্কে বলা হয়েছে ঃ

"সামৃদ জাতি নিজেদের বিদ্রোহের কারণে মিথ্যা সাব্যস্ত করেছিল (নবীকে)। যখন তাদের মধ্যকার সবচেয়ে বড় পাপিষ্ঠ লোকটি ক্ষেপে গেলো; তখন তাদেরকে আল্লাহর রাস্ল (সালেহ) বললেন—আল্লাহর উটনী, তাকে পানি পান করানোর ব্যাপারে সতর্ক থেকো; কিছু তারা তাকে (সালেহ নবীকে) মিথ্যা সাব্যস্ত করলো এবং তাকে (উটনীকে) পায়ের রগ কেটে দিয়ে হত্যা করলো। ফলে তাদের ভনাহের কারণে তাদের প্রতিপালক তাদেরকে সমূলে ধ্বংস করে দিলেন এবং (মাটিতে) তাদেরকে মিশিয়ে দিলেন; তিনি (আল্লাহ) ভয় করেন না তার পরিণামকে।"

১০৬. কুরআন মাজীদের অন্যান্য স্থানেও এ ঘটনার বিবরণ প্রাসঙ্গিক আলোচনায় এসেছে।

এ হঠকারী জাতি আল্লাহর নিদর্শন উটনীটিকে পায়ের রগ কেটে মেরে ফেলার পর তাদের এ হঠধর্মী আচরণের জন্য তাদের উপর আল্লাহর পক্ষ থেকে নেমে আসে ধ্বংস। সালেহ (আ) তাদেরকে বলেন, "তোমরা তিনদিন তোমাদের গৃহে ভোগ-বিলাস করে নাও।"—সূরা হুদ ঃ ৬৫

অতপর তিনদিন শেষ হওয়ার পর শেষ রাতের দিকে এক প্রচণ্ড ভয়াবহ আওয়াজী হয়। সে সাথে ভয়াবহ ভূমিকম্প সংঘটিত হয়। মুহূর্তের মধ্যে এ হঠকারি জাতির ধ্বংস হয়ে যায়। সকাল হরার পর চারিদিকে লাশের পর লাশ এমনভাবে ছড়িয়ে ছিটিয়ে ছিল যে, মনে হচ্ছিল তকনো লতাপাতা জম্ম-জানোয়ারের পদতলে পিষ্ঠ হয়ে ছড়িয়ে পড়ে আছে। তাদের বড় বড় সুরম্য প্রাসাদরাজী এবং পাহাড়ের পাথর কেটে বানানো গৃহগুলো তাদেরকে আল্লাহর গযব থেকে বাঁচাতে পারেনি।

সূরা আ'রাফের ৭৮ আয়াতে তাদের ধাংসের বর্ণনা এভাবে দেয়া হয়েছে—
"অতপর তাদেরকে পাকড়াও করলো ভূমিকন্প, ফলে তারা নিজ নিজ গৃহে উপুড়
হয়ে পড়ে থাকলো।"

সুরা আল হিজর-এর ৮৩ ও ৮৪ আয়াতে বলা হয়েছে---

"তারপর তাদেরকে পাকড়াও করলো প্রভাতে এক বিকট আওয়াজ, যা তারা উপার্জন করেছিল তখন তা তাদেরকে বিপদমুক্ত করতে পারলো না।"

সূরা আল কামারের ৩১ আয়াতে বলা হয়েছে—

"আমি তাদের উপর একটি মাত্র বিকট নিনাদ পাঠিয়েছিলাম ; ফলে তারা খোয়াড় নির্মাণকারীর দলিত-মথিত ভকনো তৃণ ও বৃক্ষশাখার মতো হয় গেলো।"

#### (৮ম রুকু' (১৪১-১৫৯ আরাত)-এর শিকা

- ১. সামৃদ জাতি ছিল আদ জাতির মতো শক্তিশালী ও বৈষয়িক দিক থেকে উনুত একটি জাতি। এদের কাছে হযরত সালেহ (আ)-কে নবী হিসেবে পাঠানো হয়েছিল। এসব কাহিনী উল্লেখ ঘারা মানব জাতিকে সতর্ক ও সাবধান করা উদ্দেশ্য।
- ২. সকল যুগেই নবীদের দাওয়াতের বিষয়বস্তু ও দাওয়াত দানের পদ্ধতি একই ছিল। এ থেকে তাঁদের দাওয়াতের সত্যতা প্রমাণিত হয়।
- ৩. নবী-রাসূলদের চারিত্রিক নিষ্ণলুষতা, নিষ্ঠা ও নিঃস্বার্থতা ইত্যাদি গুণ-বৈশিষ্ট্য দ্বারাও তাঁদের নরওয়াতের প্রমাণ পাওয়া যায়।
- ৪. সামৃদ জাতি বৈষয়িক দিক থেকে যতই উনুতি লাভ করেছিল, নৈতিকতা ও মানবিক মৃল্যবোধের দিক থেকে ততই নীচে নেমে গিয়েছিল। অধিকাংশ ক্ষেত্রে এরূপই ঘটতে দেখা যায়। ব্যক্তি থেকে জাতি সর্বক্ষেত্রেই এরূপ অবস্থা বিদ্যমান।
- ৫. বৈষয়িক উনুতি নয়, বরং নৈতিক ও মানবিক উনুতিই আসল উনুতি। নৈতিকতা ও মানবিকতার উনুতি না হলে আল্লাহর নারাজী থেকে কোনো প্রকার উনুতি-অগ্রগতি মানুষকে রক্ষা করতে পারে না। সামৃদ জাতির কাহিনী দ্বারা এটা সুস্পষ্ট হয়ে গেছে।
- ৬. সামৃদ জাতির পরিণতি যে কোনো দেশে, যে কোনো জাতির উপরই আপতিত হতে পারে। সুতরাং এ ভয়াবহ পরিণাম খেকে বাঁচার একমাত্র পথ হলো তাওবা করে আল্লাহ ও তাঁর রাসৃলের আনুগত্যে ফিরে আসতে হবে।

- ি ৭. দুনিয়ার শান-শওকত ও জৌলুশ, আরাম-আয়েশ ও ভোগ-বিলাসিতা চিরদিন থাকবে না ী একদিন সব ছেড়ে চলে যেতে হবে।
- ৮. আখেরাতের জীবনই প্রকৃত জীবন। সে জীবন চিরস্থায়ী। সুতরাং সে চিরস্থায়ী জীবনের সুখের জন্যই কাজ করে যাওয়াই বৃদ্ধিমানের কাজ।
- ৯. সুখে-দুঃখে, ধনাঢ্যতায়-দারিদ্রতায় সর্বাবস্থায় আল্লাহর ভয় এবং তার রাস্লের আনুগত্যের মধ্য দিয়ে জীবনযাপন করতে হবে। তাহলেই আখিরাতের জীবন সুখময় হওয়ার আশা করা যেতে পারে।
- ১০. আ**ন্থা**হর **ড**য়শূন্য ও তাঁর রাস্লের আনুগত্যশূন্য সকল পর্যায়ের নেতৃত্বের আনুগত্য পরিহার করতে হবে। দুনিয়াতে সকল বিপর্যয়ের মূল কারণ আল্লাহদ্রোহী অসং নেতৃত্ব।
- ১১. এসব অসৎ নেতৃত্বই দুনিয়াতে ফাসাদ সৃষ্টি করে ; কিন্তু কোনো সংস্কারমূলক কাজ এদের দ্বারা হয় না । এদের দ্বারা দেশ ও জাতির অকল্যাণ ছাড়া কল্যাণ হয় না ।
- ১২. দুনিয়ায় অসং নেতৃত্বের অবসান ঘটিয়ে সং নেতৃত্ব প্রতিষ্ঠা করাই নবীদের মিশনের লক্ষ্য। কারণ সংনেতৃত্ব ছাড়া দীনকে বিজয়ী করা সম্ভব নয়।
- ১৩. হঠকারী লোকেরাই নিদর্শন দাবি করে। কিন্তু নিদর্শন যখন এসে যায়, তখন তারা তাকে মিখ্যা সাব্যস্ত করে। ঈমান <mark>আনার উদ্দেশ্যে</mark> তারা নিদর্শন দাবি করে না। নিদর্শন দাবি করে পাশ কাটানোর উদ্দেশ্যে। এসব চালবাজদের আক্সাহ তা'আলা যথার্থ শান্তিই দিয়ে থাকেন।
- ১৪. শেষ নবীর পরে আর কোনো নবীর আগমন হবে না; কিন্তু নবীর কাজ চালিয়ে নিয়ে যাওয়ার দায়িত্ব উন্মতে মুহাম্মাদীর উপর বর্ত্তেছে।এ দায়িত্ব আদায় করতে গেলেও নবীদের সময়কার অবস্থার সম্মুখীন হতে হবে। এটাই চিরন্তন রীতি।
  - ১৫. এ রীতির ব্যতিক্রম হওয়া দ্বারা মনে করতে হকে—আমাদের পদ্ধতি ক্রটিমুক্ত নয়।
- ১৬. কুরআনে বর্ণিত জাতিগোষ্ঠীর ইতিহাস থেকে শিক্ষালাভ করাই কুরআন অধ্যয়নের উদ্দেশ্য। আমাদেরকে অবশ্যই এ থেকে শিক্ষালাভ করতে হবে।
- ১৭. হঠকারিতার শান্তি ও আনুগত্যের পুরক্ষার দিতে একমাত্র আল্লাহ-ই সক্ষয়। আল্লাহ অত্যন্ত দয়ালু। অপরাধের জন্য ক্ষমার্প্রদাকারীকে আল্লাহ ক্ষমা করে দেন।

### সূরা হিসেবে রুকৃ'–৯ পারা হিসেবে রুকৃ'–১৩ আয়াত সংখ্যা–১৬

﴿ إِنِّي لَكُرْ رَسُولَ آمِيتَ ﴿ فَا تَقُوا إِلَهُ وَ أَطِيعُونِ ﴿ وَمَا أَسْتُلَكُرْ عَلَيْهِ الله وَ إَطِيعُونِ ﴿ وَمَا اَسْتُلَكُرُ عَلَيْهِ وَ اللهِ وَ إَطْيعُونِ ﴿ وَمَا اَسْتُلَكُرُ عَلَيْهِ اللهِ ا الله عَلَى الله عَلَى

আনুগত্য করো। ১৬৪. আর আমি তো এর জন্য চাই না

المُرْسَلِيْنَ; بَوْطَ نَ ; জাত - لَوْطَ نَ : জাত - الْمُرْسَلِيْنَ : নিপ্লা সাব্যন্ত করেছিল : قَوْمُ - জাত - الْخُوهُمُ : নিস্লগণকে। ﴿ الْخَوْهُمُ : বলছিলেন - قَالَ - বলছিলেন - قَالَ - বলছিলেন - قَالَ - তাদের জ ক্ষ করবে না। ﴿ الله - اله - الله - اله - الله - الله

১০৭. 'কাওমে লৃত' ও তাদের অপকর্ম এবং পরিণতি সম্পর্কে বিশদ অবগতির জন্য কুরআন মাজীদের নিম্নোক্ত সূরাগুলোর উল্লিখিত আয়াত ও তৎসংশ্রিষ্ট টীকাসমূহ দ্রষ্টব্য। সূরা আল আ'রাফ আয়াত ৮০-৮৪; হুদ ৭৪-৮৩; আল হিজর ৫৭-৭৭; আল আম্বিয়া ৭১-৭৫; আন নামল ৫৪-৫৮; আল আনকাবৃত ২৮-৩৫; আস সাফ্ফাত ১৩৩-১৩৮ এবং আল কামার ৩৩-৩৯।

১০৮. অর্থাৎ সৃষ্টিজগতের মধ্যে তোমরা যৌন চাহিদা মেটানোর জন্য ভধুমাত্র পুরুষদের বাছাই করে নিয়েছো, অথচ দুনিয়াতে মেয়ের সংখ্যাও কম নয়। এর অপর

## ا ﴿ وَتَنَارُونَ مَا خَلَتَ لَكُمْ رَبُّكُمْ مِنْ أَزْوَاجِكُمْ مِنْ أَنْتُمْ قَدْ أَ عَلُّ وَنَ ٥

১৬৬. এবং ভোমাদের জন্য ভোমাদের প্রতিপালক তোমাদের ব্রীদের মধ্য খেকে যা সৃষ্টি করেছেন, তাদেরকে তোমরা বর্জন করেছো<sup>১০৯</sup> : বরং তোমরা তো সীমালংঘনকারী জাতি ।<sup>১১০</sup>

## @قَالُوْالَئِنْ لَّرْتَنْتَهِ يِلُوْطُ لَتَكُوْنَى مِنَ الْمُخْرَجِينَ ۖ قَالَ إِنِّيْ لِـــعَمَلِكُرْ

১৬৭. তারা বললো—"হে লৃত! তুমি যদি (এসব কথা বলা) থেকে বিরত না হও, তাহলে তুমি অবশ্যই বহিষ্কৃতদের শামিল হয়ে ষাবে<sup>১১১</sup>। ১৬৮. তিনি (লৃত) বললেন—আমি অবশ্যই তোমাদের কাজের প্রতি

ازواج +) -ازواج كُمْ : সৃষ্টি করেছেন وَاللّه - اللّه - اللّه - اللّه - الله - الله

একটি অর্থ হতে পারে যে, সারা জগতের মধ্যে তোমরাই একমাত্র যৌনক্ষুধা মেটানোর জন্য পুরুষদের কাছে যাও। মানবজাতির মধ্যে এমন দল আর দ্বিতীয়টি নেই। এমন কি পশুদের মধ্যে সমলিকে যৌন সম্পর্ক স্থাপনের নজীর নেই। সূরা আল আ'রাফ-এর ৮০ আয়াতে বলা হয়েছে যে—

"তোমরা এমন অন্নীল কাজ করছো, যা তোমাদের আগে বিশ্ববাসীদের মধ্যে কেউ করেনি।"

১০৯. অর্থাৎ তোমাদের যৌন চাহিদা পূরণের জন্য আল্লাহ তা'আলা ব্লীজাতি সৃষ্টি করেছেন, তোমরা তাদেরকে বাদ দিয়ে পুরুষদেরকে একাজে ব্যবহার করছো, যা একটা অস্বাভাবিক উপায়। অথবা এর অর্থ—আল্লাহ তা'আলা তোমাদের যে অঙ্গকে তোমাদের যৌন ক্ষুধা মেটানোর জন্য সৃষ্টি করেছেন সেই স্বাভাবিক পথ ছেড়ে তোমরা তাদের সাথেও অস্বাভাবিক উপায়ে তোমাদের চাহিদা মেটাছো।

শেষোক্ত অর্থ থেকে ইংগীত পাওয়া যায় যে, এ যালিমরা নিজেদের ব্রীদেরকে অস্বাভাবিক উপায়ে ব্যবহার করতো। {হতে পারে তারা জন্ম নিয়ন্ত্রণের উদ্দেশ্যে এটা করতো}। হাদীসে এ অপকর্মের হোতার প্রতি লা'নত করা হয়েছে। (রুহুল মাআনী)

১১০. 'কাওমে ল্ভের' অপকর্ম শুধু এটাই ছিল না, তারা সীমালংঘনের চরম পর্যায়ে পৌছে গিয়েছিল। সূরা আনকাবৃতের ২৯ আয়াতে তাদের নৈতিক অবস্থার বর্ণনা এভাবে দেয়া হয়েছে—

"তোমরা পুরুষদের সাথে উপগত হও, রাজপথে দস্যুতা করছো এবং তোমাদের নিজস্ব মঞ্জলিসে প্রকাশ্যে অপকর্ম করছো।"

## صِّ الْقَالِينِ فَرَبِّ نَجِّنِي وَاهْلِي سِّا يَعْمَلُونَ فَنَجَيْنَهُ وَاهْلَهُ اجْمِعِينَ ۖ

ঘৃণা পোষণকারীদের অন্তর্ভুক্ত। ১৬৯. হে আমার প্রতিপালক ! আমাকে এবং আমার পরিবারবর্গকে তারা ষা করে তা থেকে রক্ষা করুন<sup>১১২</sup>। ১৭০. অতপর আমি রক্ষা করলাম তাকে ও তার পরিবারের সবাইকে।

## الله عَجُوزَافِ الْغِيرِينَ فَ ثُرَّدَ مَرْنَا الْأَخْرِينَ فَ وَامْطُرْنَا عَلَيْهِمْ مَطَوًّا الْمُ

১৭১. পেছনে অবস্থানকারীদের মধ্যকার এক বৃদ্ধা ছাড়া<sup>১১৩</sup>। ১৭২. এরপর **আমি ধ্বংস করে দিলাম** অন্যদেরকে। ১৭৩. এবং আমি তাদের উপর বর্ষণ করার মতোই বৃষ্টি বর্ষণ করলাম ;

وَهُمْ : وَهُمْ الْمُعْلِمُ اللهِ الْمُعْلِمُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

অধিক অবগতির জন্য সূরা আল হিজর-এর ৫৭ আয়াত থেকে ৭৭ আয়াত ও তৎসংশ্লিষ্ট টীকাসমূহ দ্রষ্টব্য।

১১১. অর্থাৎ তোমার আগে যারাই আমাদের কাজের ব্যাপারে নাক গলিয়েছে তাদেরকে এ জনপদ থেকে বের করে দেয়া হয়েছে। এখন তুমি যদি এ তৎপরতা বন্ধ না করো, তোমাকেও তাদের ভাগ্য বরণ করতে হবে।

ইতিপূর্বে তারা নিজেদের মধ্যে ফায়সালা করে নিয়েছিল যে, লৃত-এর পরিবারকে জনপদ থেকে বের করে দেয়া হবে। সূরা আ'রাফ-এর ৮২ আয়াত এবং সূরা নামলের ৫৬ আয়াতে উল্লেখিত হয়েছে—

"তোমাদের জ্বনপদ থেকে লৃত ও তার সাথীদেরকে বের করে দাও ; তারাতো এমন মানুষ যারা নিজেদের পবিত্রতা যাহির করতে চায়।"

১১২. অর্থাৎ এ কলুষিত সমাজের অপকর্মের পরিণাম থেকে আমাদেরকে রক্ষা করুন অথবা এদের এ নোংরা পরিবেশের প্রভাব থেকে আমাদেরকে এবং আমাদের সম্ভান-সম্ভতিদেরকে বাঁচান। আমরাতো এ পরিবেশে সদা-সর্বদা আযাব ভোগ করছি।

১১৩. এখানে হযরত লৃত (আ)-এর স্ত্রীকে বুঝানো হয়েছে। কাওমে লৃতের কুকর্মে তার সম্মতি ছিল এবং সে কাফির ছিল। সূরা আত তাহরীমের ১০ আরাতে হযরত নৃহ (আ) ও হযরত লৃত (আ)-এর স্ত্রীদের সম্পর্কে বলা হয়েছে—

## فَسَاءَ مَطُو الْمُنْنَ رِيْنَ اللَّهِ فَلْكَ لَا يَدَّ وَمَا كَانَ اَكْثُوهُمُ مُؤْمِنْيِنَ এবং এ বৃষ্টি সতর্ককৃতদের জন্য কতইনা মন্দ ছিল। نهم مُعْمِنِينَ নিচিত নিদর্শন : কিন্তু তাদের অধিকাংশই মু'মিন ছিল না।

## @وَإِنَّ رَبُّكَ لَهُوَالْعَزِيْرُ الرَّحِيْرُ أَ

১৭৫. আর অবশ্যই আপনার প্রতিপালক—তিনি তো নিশ্চিত পরাক্রমশালী, পরম দয়ালু।

ال+)-المُنْدُرِيْنَ ; বৃষ্টি -مَطَرُ ; المُنْدُرِيْنَ : বৃষ্টি -مَطَرُ : المُنْدُرِيْنَ : ব্ৰং কতই না মন্দ ছিল أَنَّ الله -مَا المُنْدُرِينَ -অবশ্যই (منذرين الله -সতর্ককৃতদের জন্য الله -الله -مَا كَانَ : অবশ্যই (منذرين - নিশ্চিত নিদর্শন ; কিছু -مَا كَانَ ; ছিল না ﴿ الكثر +هم ) -اكثر مُمْ أَنْ أَمُ مُ أَنَّ : আধিকাংশই (الله -مُؤْمِنِيْنَ : মুমিন الله - مَوْمِنِيْنَ : আধিকাংশই (رب +ك) - ربي كَانَ : আধিকাংশই (له مو ) - له و الله و ال

"আল্লাহ কাফিরদের জন্য দৃষ্টান্ত পেশ করছেন নৃহের ন্ত্রীর ও লৃতের স্ত্রীর ; তারা দু'জন আমার দু'জন নেকবান্দার অধীনে ছিল, কিন্তু তারা তাঁদের সাথে বিশ্বাসঘাতকতা করেছিল, ফলে নৃহ ও লৃত তাদেরকে আল্লাহর শান্তি থেকে এড়াতে পারেনি।"

অর্থাৎ তারা কাফির ছিল বিধায় নিজের স্বামীর সাথে সহযোগিতা করার পরিবর্তে কাফিরদের সহযোগিতা করে। যার ফলে আল্লাহ তাআলা যখন লৃতের কাওমের উপর আযাব নাযিলের সিদ্ধান্ত নেন, তখন লৃত (আ)-কে নিজ পরিবার-পরিজন নিয়ে জনপদ থেকে হিজরত করার নির্দেশ দেন। কিন্তু তৎসঙ্গে নিজের স্ত্রীকে সংগে না নেয়ার নির্দেশ দেন।

সূরা হুদ-এর ৮১ আয়াতে বলা হয়েছে—

"(হে লৃত!) আপনি রাতের কোনো এক সময়ে আপনার পরিবার-পরিজন নিয়ে বাইরে চলে যান এবং আপনাদের মধ্য থেকে কেউ যেন পেছন ফিরে না তাকায় কিন্তু আপনার স্ত্রী ব্যতীত ; নিশ্চয়ই তার উপর তা-ই আপতিত হবে, যা ওদের উপর আপতিত হবে।"

১১৪. 'কাওমে লৃতের' উপর যে বৃষ্টি বর্ষণের কথা এখানে বলা হয়েছে, তা পানির বৃষ্টি ছিল না, বরং তা ছিল পাথর বৃষ্টি। কুরআন মাজীদের বিভিন্ন জায়গায় তাদের উপর আপতিত আযাব সম্পর্কে যে সবিস্তার বিবরণ পাওয়া যা তা হলো—

লৃত (আ) যখন তাঁর পরিবার-পরিজন নিয়ে রাতের শেষ অংশে বের হয়ে গেলেন, তখন ভোরের আলো ফুটে উঠতে না উঠতেই এক প্রচণ্ড বিস্ফোরণের শব্দ হলো এবং এক প্রচণ্ড ভূমিকম্প তাদের জনপদকে ওলট-পালট করে দিল। আগ্নেয়গিরির এক ভয়ংকর স্মিগুৎপাতের ফলে তাদের উপর পোড়া মাটির পাথর বর্ষিত হলো এবং এক প্রচণ্ড ঝড়োঁ। হাওয়ার ফলে তাদের উপর পাথর বর্ষিত হলো।

প্রত্নতাত্তিক গবেষকদের মতে এ ঘটনা ঘটেছিল খৃষ্টপূর্ব ২৩০০ সাল থেকে খৃষ্টপূর্ব ১৯০০ সালের মধ্যবর্তী সময়ে।

কাওমে লৃতের এলাকাটি বর্তমানে একেবারে বিরাণ ও পরিত্যক্ত অবস্থায় পড়ে আছে। সেখানে বিপুল সংখ্যক পুরাতন জনপদের বাড়ীঘরের ধ্বংসাবশেষ দেখতে পাওয়া যায়। এক সময় এগুলো যে অত্যন্ত জনবহুল এলাকা ছিল তা ধ্বংসাবশেষ থেকে প্রমাণিত হয়। আজও সেখানে শত শত পল্লীর ধ্বংসাবশেষ দেখতে পাওয়া যায়। বর্তমানে এ এলাকা আর শস্য-শ্যামল নয়।

বাইবেলে এ সম্পর্কে যে বিবরণ পাওয়া যায়, তা থেকে এ ঘটনার সত্যতা পাওয়া যায়। বাইবেলের বর্ণনা মতে, কাওমে লৃতের এলাকা ধ্বংসপ্রাপ্ত হওয়ার খবর পেয়ে হয়রত ইবরাহীম (আ) হেব্রন থেকে এ উপত্যকার অবস্থা দেখতে আসেন। তখন মাটির অভ্যন্তর থেকে কামারের ভাটার ধোঁয়ার মত ধোঁয়া উঠছিল।

### ি৯ম ব্রুকৃ' (১৬০-১৭৫ আয়াত)-এর শিক্ষা

- ১. অন্যান্য নবী-রাসৃলদের মতো লৃত (আ)-এর দাওয়াতও একই ছিল। তাঁরা প্রথমেই তাদের অপরাধ সম্পর্কে সচেতন করে আল্লাহর ভয় সৃষ্টি করতে চেয়েছেন। নবীদের সাথে সংঘাতের মূল সূত্র হলো 'নাহী আনিল মুনকার' তথা অন্যায় কাজ থেকে বিরত রাখার প্রচেষ্টা চালানো।
- ২. সকল নবী-রাস্লের মতো লৃত (আ)-ও নিঃস্বার্থভাবে নিজ জ্বাতিকে জ্বঘন্য অপকর্ম থেকে বিরত রাখতে চেয়েছিলেন ; কিন্তু তারা তাঁকে দেশ থেকে বহিষ্কার করার শুমকী দিয়েছিল। তারা ছিল অপরাধের সকল সীমালংঘনকারী।
- ७. অসৎ काक थिक वित्रज ताथरज ना भातराम সৎकारक्षत्र आरम्य कार्यकत २ग्न ना । সৃতताः कारनांगिक वाम त्रांस अभतेंगे कता यात्व ना ।
- ৪. 'কাওমে লৃত'-ই পৃথিবীতে সর্বপ্রথম সমকামিতার মতো জঘন্য অপরাধের ষ্কুচনা করেছে। সূতরাং দুনিয়ার শেষদিন পর্যন্ত যারাই এ অপরাধ করবে, তার একটা অংশ সূচনাকারী হিসেবে 'কাওমে লৃত'-এর ঘাড়ে চাপানো হবে।
- ७. সমাজের সকল নাফরমানীর কাজ থেকে এবং এ কাজের মন্দ প্রভাব থেকে নিজের সম্ভান-সম্ভতির এবং দেশ ও জাতির মুক্তির জন্য আল্লাহর কাছে দোয়া করতে হবে। আর এ লক্ষ্যে সম্ভাব্য সকল উপায়ে প্রচেষ্টা চালিয়ে যেতে হবে।
- प्राच्चारत नाक्त्रमानीत काक (थरक সমाक्राक मूक कतात्र किष्ठी ना कत्रात एधुमाळ निर्द्ध छ।
   प्राप्त वित्र थांकल प्राच्चारत गयं प्राप्त (याक दिश्वे प्राप्त) यात्र ना ।
- ৮. কুরআন মাজীদে উল্লিখিত ধ্বংসপ্রাপ্ত জাতি-গোষ্ঠীর ইতিহাস থেকে আমাদের শিক্ষা নিতে হবে যে, যেসব অন্যায়-অপরাধের কাজের কারণে এসব জাতি ধ্বংস হয়েছে, সেসব কাজ থেকে নিজেরা যেমন বেঁচে থাকতে হবে, তদ্ধ্রপ সমাজ, দেশ ও জাতি সর্বোপরি বিশ্ব-মানবতাকে সেসব অপরাধ থেকে মুক্তিদান করার চেষ্টা করতে হবে।
- ৯. আল্লাহ তা<sup>ম</sup>আলা অবশ্যই অপরাধের জন্য পাকড়াও করতে সক্ষম, তবে তাঁর দয়ায় আমরা তাঁর গযব থেকে বেঁচে আছি।

### স্রা হিসেবে রুক্'-১০ পারা হিসেবে রুক্'-১৪ আয়াত সংখ্যা-১৬

٣ كَنَّ بَ إَصْحُبُ لَكُنِّكَةِ الْمُرْسَلِينَ اللَّهِ أَذْ قَالَ لَمُرْشُعَيْبُ الْإِنْتَقُونَ ٥

১৭৬. আইকাবাসীরা রাসূলগণকে মিথ্যা সাব্যস্ত করেছিল।<sup>১১৫</sup> ১৭৭. যখন শুয়াইব তাদেরকে বলেছিলেন—তোমরা কি শুয় করবে না ?

﴿ إِنَّى لَكُمْ رَسُولًا أَمِينٌ فَالتَّقُوا اللَّهُ وَاطِيعُونِ وَمَّا ٱسْتُلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ

্র ৭৮. দিশ্চরই আমি তোমাদের জন্য একজন বিশ্বস্ত রাসূল। ১৭৯. অতএব আল্লাহকে ভয় করো এবং আমার আনুগত্য করো। ১৮০. আর আমি তো এর জন্য তোমাদের নিকট কোনো বিনিময় চাই না।

- الْمُرْسَلِيْنَ; मिशा সাব্যন্ত করেছিল : مَنْ لَيْبُكَة وَاللَّهِ اللَّهُ ا

১১৫. ইতিপূর্বে সূরা আল হিজরের ৭৮ ও ৭৯ আয়াতে আইকাবাসীদের সম্পর্কে সংক্ষিপ্ত আলোচনা এসেছে। এখানে কিছুটা সবিস্তারে আলোচনা করা হয়েছে। মাদইয়ান ও আইকা দৃ'টো আলাদা স্থান এবং উভয় স্থানের অধিবাসীরা দু'টো আলাদা গোত্র। তবে তারা একই বংশের দু'টো আলাদা শাখা। এদের একই বংশ ধারার দু'টো গোত্র হওয়ার কারণে সম্ভবত উভয় গোত্রের জন্য একজন নবী পাঠানো হয়েছে। এদের ভাষাও সম্ভবত একই

# ﴿ وَزِنُوا بِالْقِسْطَاسِ الْهُسْتَقِيْرِ ﴿ وَلَا تَبْخَسُوا النَّاسَ اَشْيَاءَ هُرُ وَ ﴾ وَزِنُوا بِالْقَسْطَاسِ الْهُسَتَقِيْرِ ﴿ وَلَا تَبْخَسُوا النَّاسَ اَشْيَاءَ هُرُ وَ ﴾ ١٥٤. نام ، ١٥٤. نام ، ١٥٤. نام ، ١٥٤٠ فرو وَ النَّاسَ اَشْيَاءَ هُرُ وَ النَّاسَ اَشْيَاءَ هُرُ وَ النَّاسَ اَشْيَاءَ هُرُ وَ النَّاسَ اَشْيَاءَ هُرُ وَ النَّاسَ اَشْيَاءً هُرُ وَ النَّاسَ اَشْيَاءً هُرُ وَ النَّاسَ اَشْيَاءً هُرُ وَ النَّاسَ اللَّهُ اللَّ

১৮২. তোমরা সঠিক দাঁড়ি-পাল্লায় ওযন করো'' । ১৮৩. আর মানুষকে তাদের দ্রব্য-সামগ্রী কৃষ দিও না<sup>১১৭</sup> এবং

# لاَ تَعْتُوا فِي ٱلْأَرْضِ مُفْسِ بَى فَ وَ اتَّقُوا الَّنِي خَلَقَكُمْ وَ الْجِبِلَّةَ الْأُولِينَ فَ الْإِلْ فَ الْأَولِينَ فَ الْأَولِينَ فَ الْأَولِينَ فَ الْأَولِينَ فَ الْأَولِينَ فَ الْجَبِلَّةَ الْأُولِينَ فَ الْجَبِلَةَ الْأُولِينَ بَا الْجَبَالَةَ الْأُولِينَ فَ الْجَبَالَةَ الْأُولِينَ فَ الْجَبَالَةَ الْأُولِينَ فَ الْجَبَالَةُ الْأُولِينَ فَ الْجَبَالَةُ الْأُولِينَ فَي الْجَبَالَةُ الْمُولِينَ فَي الْجَبَالَةُ الْمُؤْمِنِ الْجَبَالَةُ الْمُولِينَ الْجَبَالَةُ الْمُؤْمِنِ اللّهُ اللّ

وزنوا ( و البالبقسطاس) -بالقسطاس : দাড়িপাল্লায় و البالبقسطاس : দাড়িপাল্লায় و البالبقسطاس : সঠিক। و البالبقسطاس : কম দিও না و البالبقس - الناس : কম দিও না و البناس - الناس : কম দিও না و البناس - الناس - منفسدين : তাদের দ্রব্য সামগ্র و الأرض : কম বড়াইও না و البناس - منفسدين : দুনিয়াতে - و الأرض : কাসাদকারীদের মতো। و الناس - و الأرض : কাসাদকারীদের মতো। و الناس - و النا

ছিল। উভয় গোত্রের চারিত্রিক বৈশিষ্ট্যও একই ছিল। এদের উভয়ের প্রতি ওয়াইব (আ)-এর দাওয়াত ও উপদেশ একই ছিল এবং শেষে এদের পরিণতিও একই হয়েছিল। পেশাগত দিক থেকেও এদের মধ্যে সামঞ্জস্য ছিল। আর ব্যবসায়িক অসততা, ধর্মীয় কুসংস্কার ও চারিত্রিক দোষ ইত্যাদি বিষয়েও তাদের মধ্যে মিল ছিল। রাজপথে এরা রাহাজানি ও লুঠতরাজ করতো। আল্লাহ তা'আলা উভয় গোত্রের জন্য হয়রত গুয়াইব (আ)-কে পাঠালেন। তিনি উভয় গোত্রকে একই উপদেশ দান করেছিলেন।

১১৬. অর্থাৎ ন্যায় ও সুবিচারের সাথে মেপে দাও। দাড়িপাল্লা এবং এমন ধরনের মাপ ও ওযনের অন্যান্য যন্ত্রপাতিকে সোজা ও সরলভাবে ব্যবহার করো, যাতে কম হওয়ার আশংকা না থাকে।

১১৭. অর্থাৎ লোকদেরকে তাদের প্রাপ্যবস্তু কম দেবে না। চুক্তি জনুযায়ী যার যতটুকু প্রাপ্য, তার চাইতে কম দেয়া বৈধ নয়। এর দ্বারা জানা গোল যে, সকল ক্ষনার চুক্তি পুরোপুরি অনুসরণ করতে হবে। শ্রমিক-কর্মচারী ও মালিকের মধ্যকার চুক্তিও এর অন্তর্ভুক্ত। 'মুয়াতা' হাদীস গ্রন্থে ইমাম মালেক (র) বর্ণনা করেন যে, হয়রত ওমর (রা) জনৈক ব্যক্তিকে আসরের নামাযে শরীক না হওয়ার কারণ জিজ্ঞেস করায় সে কিছু অজুহাত পেশ করলো। তখন ওমর (রা) বললেন, 'তাফাফতা' অর্থাৎ তুমি ওয়নে কম করেছো। নামায যেহেতু ওয়নের বস্তু নয়, তাই ইমাম মালেক (র) বলেন যে, প্রাপ্য অনুযায়ী কম করা প্রত্যেক জিনিসের মধ্যেই হতে পারে। তথু মাপ ও ওয়নের সাথেই এ ছকুম সংশ্লিষ্ট নয় এবং কারো হক কম দেয়া তা যেভাবেই হোক না কেন হারাম।

# وَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ مِنَ الْمُسَحِرِينَ فَ وَمَا انْتَ إِلَّا بِشَرٍّ مِثْلُنَاوُ إِنْ نَظِنْكَ اللَّهِ

১৮৫. তারা বললো—"তুমি তো ওধুমাত্র যাদুহার্ন্তদের শামিল। ১৮৬. এবং তুমি তো আমাদের মতো মানুষ ছাড়া কিছু নও ; আর আমরা ধারণা করি তোমাকে

رَّيَ الْكُنِ بِينَ الْكُنْ بِينَ الْسَمَاءُ إِنْ كُنْتَ مِنَ الْصِّرِقِينَ الْسَمَاءُ إِنْ كُنْتَ مِنَ الْصِرِقِينَ অবশ্যই মিথ্যাবাদীদের শামিল। ১৮৭. সূতরাং আমাদের উপর আসমানের একটা খণ্ড ফেলে দাও যদি তুমি সত্যবাদীদের শামিল হয়ে থাক।

## @قَالَ رَبِّي ٱعْلَر بِهَا تَعْمَلُونَ @فَكَنَّ بُوْهُ فَٱخَنَ مُرْعَنَ الْسُيَوْ الظَّلَّةِ

১৮৮. তিনি (ত্যাইব) বদলেন—আমার প্রতিপালক সে সম্পর্কে ভালোভাবেই জ্ঞানেন যা ভোমরা কর<sup>১১৮</sup>। ১৮৯. অতপর তারা তাকে (ত্যাইবকে) মিখ্যা সাব্যম্ভ করলো ফলে মেঘাচ্ছন্ন দিনের আযাব তাদেরকে পাকড়াও করলো ;<sup>১১৯</sup>

১১৮. অর্থাৎ তোমাদের কাজকর্ম সম্পর্কে আমার প্রতিপালকই ভাল জানেন। আযাব নাযিল করা আমার কাজ নয়। আল্লাহ যেহেতু সর্বজ্ঞানী, তিনি যদি তোমাদেরকে আযাবের উপযুক্ত মনে করেন তাহলে আযাব দেবেন। আইকাবাসী কাফিরদের মতো কুরাইশ কাফিররাও রাস্পুল্লাহ (স)-এর কাছে একই দাবি করেছিল। তাদের দাবি বনী ইসরাইলের ৯২ আয়াতে উল্লিখিত হয়েছে—

"অথবা তুমি যেমন বঙ্গে থাকো সে অনুযায়ী আমাদের উপর আসমানকে খণ্ড খণ্ড করে ফেলে দাণ্ড ?"

# النَّهُ كَانَ عَنَابَ يَـوْ إِ عَظِيرٍ ﴿ إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَايَــةً وَمَاكَانَ اَكْثُرُهُمْ

অবশ্যই তা ছিল এক ভয়াবহ দিনের আযাব। ১৯০. নিন্চয়ই এতে রয়েছে নিন্চিত নিদর্শন ; কিন্তু তাদের অধিকাংশই ছিল না

## مُؤْمِنِينَ ﴿وَإِنَّ رَبُّكَ لَمُوالْعَزِيْرُ الرَّحِيْرُ أَ

মু'মিন। ১৯১. আর নিশ্চয়ই আপনার প্রতিপালক—তিনি নিশ্চিত পরাক্রমশালী পরম দয়ালু।

- عَظِيْمٌ; দিনের - عَظِيْمٌ; আয়াব - عَذَابَ : ছিল - كَانَ : जित्नाइ जो - انَّهٌ - अंदें के - انَّهُ - अंदें के - أَنَّهُ - अंदें के - أَنَّهُ - क्ष्यंवर ।(১৯) - দিনের ই : এতে রয়েছে - لَايَدُ اللَّهُ - কিন্তু - الْكَثْرُهُمْ : किन नां - الْكَثْرُهُمْ : ভিল নাं - الْكَثْرُهُمْ : ভিল নাं - الْكَثْرِيْزُ : আপনার প্রতিপালক - اللَّهَزِيْزُ : ভিনি নিন্চিত - اللهزِيْزُ : ভিনি নিন্দিত - اللهزِيْزُ : ভিনি নিন্চিত - اللهزِيْزُ : ভিনি নিন্চিত - اللهزِيْزُ : ভিনি নিন্চিত - ভিনি -

মঞ্চার কুরাইশ কাক্ষেরদেরকে বলা হয়েছে যে, তোমরা যে দাবি করছো, এ একই দাবি আইকাবাসীরা তাদের নবী ভয়াইব (আ)-এর কাছে জানিয়েছিল। ভয়াইব (আ) তাদেরকে যে জবাব দিয়েছিলেন, মুহাম্মাদ (স)-এর পক্ষ থেকে তোমাদের জন্যও সে একই জবাব।

১১৯. আইকাবাসীদের উপর আপতিত আয়াবের বিস্তারিত বিবরণ কুরআন ও কোনো সহীহ হাদীসে উল্লিখিত হয়নি। তবে এ আয়াতের শব্দ থেকে যা প্রকাশ পায় তাহলো—তারা যেহেতু আসমানী আযাব চেয়েছিল। তাই আল্লাহ তাদের উপর মেঘমালা পাঠিয়ে দিলেন। এ মেঘমালা তাদের উপর আযাবের বৃষ্টি পাঠিয়ে দিল এবং তাদেরকে পুরোপুরি ধ্বংস করে দেয়া পর্যন্ত তাদের উপর ছাতার মতো লেগে থাকলো।

আর মাদইয়ানবাসীদের স্থাযাব ছিল ভিন্ন ধরনের। তাদের উপর আযাব এসেছিল একটি প্রচণ্ড বিক্ষোরণের শব্দ ও ভূমিকম্পের আকারে।

তাফসীরে রুভুল মাআনীতে এ আয়াতের ঘটনা সম্পর্কে উল্লিখিত হয়েছে যে, এ সম্প্রদায়ের উপর আল্লাহ তা'আলা তীব্র গরম চাপিয়ে দেন। ফলে তারা ঘরের ভেতরে বা বাইরে কোথাও শান্তি পেত না। আল্লাহ তা'আলা তাদের নিকটবর্তী একটি মাঠের উপর গাঢ় কাল মেঘ প্রেরণ করেন। এ মেঘের নীচে ছিল শীতল বায়ু। গরমে অন্থির লোকেরা দৌড়ে গিয়ে এ মেঘের নীচে জমায়েত হয়। তখন মেঘমালা তাদের উপর পানির পরিবর্তে অগ্নি বর্ষণ শুরু করে। ফলে তারা ছাই-ভন্ম হয়ে গেল। সুভুল মাআনী



#### (১০ ব্লকৃ' (১৭৬-১৯১ আয়াত)-এর শিকা

- ১. হযরত শুয়াইব (আ)-কে আইকা ও মাদইয়ানবাসীদের নিকট নবী হিসেবে পাঠানো হয়েছিল; কিছু তারা শুয়াইব (আ)-কে অশ্বীকার করেছিল, ফলে তাদের উপর আসমানী আযাব এসে তাদেরকে ধ্বংস করে দিয়েছিল। এভাবে শেষ নবীর আনীত দীনকে অশ্বীকার করার পরিণতিও ভয়াবহ হতে বাধ্য।
- ২. অন্যান্য নবী-রাসৃশগণের মতো শুয়াইব (আ)-ও একই দাওয়াত দিয়েছিলেন— 'আল্লাহকে শুয় করো এবং আমার আনুগত্য করো।' এর মধ্যেই দুনিয়া ও আধিরাতের কল্যাণ।
- ৩. দীন শিক্ষা দান ও প্রচার কাজে পারিশ্রমিক গ্রহণ করা বৈধ নয়; তবে অপারগ অবস্থায় পরবর্তী মনীষীগণ একে জায়েষ সাব্যস্ত করেছেন। জীবিকার জন্য প্রয়োজন অনুপাতে কুরআন হাদীস ও ফিকাহ ইত্যাদি শিক্ষাদান করে পারিশ্রমিক গ্রহণ করা জায়েষ।
- 8. क्र.य-विक्रयः ও ल्वन-प्रतन् मठिकाटि न्याय-हैनमारकत माथ मठिक पाढ़िभाद्यां वा भित्रयाभ यस्त्रत्र माद्यार्या कारना क्षकात कय-दिनी ना करत स्थाभ पिछ हरत ।
- ৫. পরিমাপে হেরফের করা দ্বারা আল্লাহর আযাবকে আহ্বান করা হয় । সুতরাং সঠিক পরিমাপ-এর মাধ্যমে আল্লাহর আযাব থেকে নিজেদেরকে বাঁচাতে হবে ।
- ৬. দুনিয়াতে বিপর্যয় সৃষ্টি করার জন্য মুশরিক ও কাফিররা-ই দায়ী। শির্ক ও কুফর-ই পৃথিবীতে বিপর্যয়ের মূল কারণ।
- ৭. আমাদেরকে যিনি সৃষ্টি করেছেন এবং আমাদের পূর্ববর্তীদেরকেও তিনিই সৃষ্টি করেছেন, তখন তাকেই আমাদের ভয় করতে হবে এবং তাঁরই বিধান মেনে চলতে হবে।
- ৮. आद्वाश्त प्रिया विधान (प्राप्त ना ठलल आज्ञपान (थरक आयाव आजर्ड शाद्ध ; नवी-ताज्ञलप्त काक राला मीत्मत प्राराण (भौहाता) कार्पत छैं अत आद्वाश आयाव नायिल कत्रवन, त्र जिक्कांख नवीत्र नयः ; वतः छा आद्वाश्त-रे जिक्कांख।
  - ৯. যেসব জাতি আসমানী গযবের শিকার হয়েছে তারা কেউ-ই মু'মিন ছিল না।
- ১০. যেসৰ অপরাধে এসৰ জ্ঞাতি ধ্বংস হয়ে গেছে সেসৰ অপরাধ থেকে বেঁচে থাকার জন্য জান-প্রাণ দিয়ে চেষ্টা করতে হবে।
  - ১১. আল্লাহর আয়াবের ভয় ও তাঁর রহমতের আশা অন্তরে সদা-সর্বদা জাগরুক রাখতে হবে।

## সৃশ্না হিসেবে রুক্'-১১ পারা হিসেবে রুক্'-১৫ আয়াত সংখ্যা-৩৬

هُو النَّهُ لَتَنْوَيْلُ رَبِّ الْعَلَيْمِينَ هُنَ زَلَ بِهِ الرُّوْحُ الْأَمِينَ هُمَا عَلَى قَلْبِكَ كَالْمَ ১৯২. আর নিক্যই তা (কুরআন)<sup>১২০</sup> রাব্দে আলামীনের নাথিলকৃত بهذا ১৯৩. এটা নিয়ে এসেছেন বিশ্বন্ত ফেরেশতা জিবরাঈল بهذا ১৯৪. আপনার অন্তরে

التكون مِن الْكَنْ رِبِي هُ بِلِسَانِ عَرَبِي شَبِينِ هُ وَ اِنْهُ لَغِي زُبُرِ الْأَوْلِينَ যাতে আপনি সতর্ককারীদের শামিল হতে পারেন। ১৯৫. (তা নাযিল করা হয়েছে) পরিকার আরবী ভাষায়<sup>১২৩</sup>। ১৯৬. আর নিক্যই তা (উল্লিখিত) আছে পূর্ববর্তী কিতাবসমূহেও<sup>১২৪</sup>।

رَبِ الْعُلَمِيْنَ; जात - اَنَهُ : निक्ष रा (क्राणान) - انَهُ : निक्ष रा (लें) - انَهُ : निक्ष रा जात - انَهُ : निक्ष रा जात - الرَّوْحُ الْاَمِيْنُ : निक्ष रा जात निक्य रा जात निक्ष र

১২০. স্রার শুরুতে যে আলোচনা শুরু করা হয়েছিল, এখান থেকে আলোচনার ধারা আবার সেদিকেই ফিরিয়ে দেয়া হয়েছে। প্রথম রুকু তৈ আলোচনা করা হয়েছিল আল কুরআনকে কাফিরদের ক্রমাগত অস্বীকৃতি, সেজন্য রাস্লুল্লাহ (স)-এর দুঃখবোধ এবং তা আল্লাহর কিতাব হওয়ার পক্ষে যুক্তি পেশ ও রাস্লকে সাস্ত্বনা দান প্রসংগে। আর এখান থেকে আল কুরআন সম্পর্কেই আবার আলোচনা শুরু করা হয়েছে। মাঝখানে অতীতের নবী-রাস্লদের ঘটনা বর্ণনা করে কুরআন অমান্যকারীদেরকে হিদায়াত দান করা হয়েছে।

১২১. অর্থাৎ এটা কোনো মানুষের খেয়াল-খুশীর ফসল নয়, বরং এটা সমস্ত জগতের প্রতিপালক মহান আল্লাহ তা'আলার পক্ষ থেকে নাযিলকৃত।

১২২. 'রহুল আমীন' অর্থ 'বিশ্বস্ত আত্মা'। এর দ্বারা জিবরাঈল (আ)-কে বুঝানো হয়েছে। অর্থাৎ এ কুরআন 'রাক্র্ল আলামীনের' পক্ষ থেকে এমন এক সন্তা নিয়ে এসেছেন, তিনি হলেন পুরোপুরি আমানতদার এক আত্মা। তাঁর মধ্যে বস্তুজগতের কোনো প্রভাব-প্রতিক্রিয়া কাজ করতে পারে না। আল্লাহর বাণী যেভাবে তাঁর নিকট সোপর্দ করে দেয়া হয়, ঠিক তেমনি তা পৌছে দেন। নিজের পক্ষ থেকে কিছু রচনা করে দেয়া অথবা আল্লাহর বাণীতে কম-বেশী করে দেয়া তাঁর পক্ষে সম্ভব-ই নয়।

## اَوُ لَرِيكُنْ لَمِرَايَـةُ اَنْ يَعْلَمُهُ عَلَيْوًا بَنِي اِسْرَاءِيلَ ﴿ وَكُونَزَّ لَـنَّهُ الْمُ

১৯৭. এটা কি তাদের জন্য নিদর্শন নয় যে, বনী ইসরাঈলের আলেমগণ এ বিষয়ে অবগত আছে<sup>১২৫</sup> ? ১৯৮. আর আমি যদি এটা (কুরআন) নাযিল করতাম

اَنْ ; নিদর্শন اِیَدٌ ; তাদের জন্য -اَنْ ; এটা কি নয় -اَوَ لَمْ یَکُنْ ﴿﴿﴿ بَنِیْ : আলেমগণ عُلْمِوًا ; এবগত আছে -عُلْمِوًا ; এবগত আছে -اِیعْلُمَهُ (﴿﴿ اِیعْلَمُ اِیْعُلْمُهُ : यि -اَسْرَائِیْلَ ; عَلَمَ عَالَمَ عَالَمَ عَالَمَ عَالَمَ اللّهِ عَلَمَ الْهُ عَلَمَ اللّهُ عَلَمُهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

১২৩. অর্থাৎ সেই 'বিশ্বস্ত আত্মা' সমস্ত জগতের প্রতিপালকের নিকট থেকে এ কুরআনকে পরিচ্ছন আরবী ভাষায় নিয়ে এসেছেন। এ কুরআন পরিষ্কার উন্নত আরবী ভাষায় রচিত। যার বক্তব্য প্রত্যেক আরবী ভাষাভাষী ও আরবী জ্ঞানসম্পন্ন ব্যক্তি-ই সহজ্ঞে বুঝতে সক্ষম। তাই এটা বুঝতে সক্ষম নয় বলে অজুহাত তুলে এ থেকে মুখ ফিরিয়ে নেয়া কোনো যুক্তিসম্বত হতে পারে না। যারা এসব খোঁড়া অজুহাত তুলে এ থেকে মুখ ফিরিয়ে থাকে, তারা আসলে অতীতের ধ্বংসপ্রাপ্ত জাতিসমূহের মতো মানসিক রোগে আক্রান্ত।

১২৪. অর্থাৎ আল-কুরআনে অবতীর্ণ বিষয় এবং শিক্ষাসমূহ পূর্ববর্তী নবীদের উপর নাষিলকৃত কিতাবসমূহে-ও ছিল। এক ইলাহর ইবাদাত করার দাওয়াত, কিয়ামত, বিচার ও জান্নাত-জাহান্নাম লাভ ইত্যাদি সকল বিষয়ই পূর্ববর্তী কিতাব ইঞ্জীল, তাওরাত ও যাবুর এবং আরও জানা-অজানা সহীফাসমূহের বিষয়বস্তুর অন্তর্ভুক্ত ছিল।

তবে পূর্ববর্তী কিতাবসমূহ আরবী ভাষায় ছিল না; কিছু সেগুলো আল্লাহর কিতাব-ই ছিল। প্রত্যেকটি আসমানী কিতাব-ই যে ভাষায়-ই তা এসে থাকুক না কেন, তা আল্লাহর পক্ষ থেকে শব্দ ও বিষয়বস্থু সহকারেই এসেছে। সেসব কিতাবে-ও কুরআনের শিক্ষা আল্লাহর ভাষায়-ই এসেছে, কোনো মানবিক ভাষা সহকারে নয়। অর্থাৎ তা এমন ধরনের ছিল না যে, আল্লাহর পক্ষ থেকে নবীর অন্তরে ভাব সঞ্চার করে দেয়া হয়েছে, আর নবী তা নিজের ভাষায় বর্ণনা করেছেন, বরং ভাব ও ভাষা উভয়ই আল্লাহর পক্ষ থেকে এসেছে। যে কিতাব যে ভাষায় নাথিল হয়েছে, সে মূল ভাষায় সংকলিত রূপই 'আল্লাহর কিতাব' বলে অভিহিত হবে। কোনো কিতাবের অনুবাদ বা ভাষান্তরিত রূপকে 'আল্লাহর কিতাব' নামে অভিহিত করা যাবে না। তাই কুরআনের অন্য ভাষায় অনুবাদকে 'কুরআন' বলা যায় না। অনুরূপভাবে মূল ইবারত ছাড়া শুধুমাত্র বাংলা অনুবাদকে 'বাংলা কুরআন' এবং ইংরেজী অনুবাদকে 'ইংরেজী কুরআন' নামকরণ করা জায়েয় নয় এবং তা ক্রয়-বিক্রয় করাও জায়েয় নয়।

আর এজন্যই ইমামদের সর্বসম্মত মতে—নামাধে ফর্য তিলাওয়াতে অনুবাদ পাঠ করা জায়েয নয়। তবে একান্ত অপারগ অবস্থায় অর্থাৎ কুরআন পাঠ শেখাকালীন সময়ের জন্য অনুবাদ পাঠ করে নামায আদায় করা যেতে পারে। শেখা হয়ে গেলেই এ বৈধতা বাতিল হয়ে যাবে।

১২৫. মক্কার কুরাইশ কাফিরদের কোনো আসমানী কিতাবের জ্ঞান না থাকলেও তাদের আশেপাশে বনী ইসরাঈলের অনেক আলেম তথা বিদ্যান লোকের বাস ছিল। তাদের এটা ভালোভাবেই জানা ছিল যে, মুহাম্মাদ (স) কোনো নতুন কথা নিয়ে আসেননি,

## عَلَى بَعْضِ الْأَعْجَمِينَ ﴿ فَكُوا لَا عَلَيْهِرْمَا كَانُوْابِهِ مُؤْمِنِينَ ﴿ كُنْ لِكَ

অনারবদের কারো উপর ; ১৯৯. এবং সে তা পাঠ করতো তাদের নিকট। তবুও তারা তাতে ঈমানদার হতো না<sup>১৬</sup>। ২০০. এভাবেই

- فَقَرَآهُ(क्रात्ता : الله اعجمین) -الاعْجَمِیْنَ ; কারো -بَعْضِ : উপর -عَلَی - فَقَرَآهُ هَا -عَلَی - فَقَرَآهُ هَا - فَقَرَآهُ هَا - فَقَرَآهُ هَا أَهُ الله - فَالله - فَالله فَيْ الله - فَالله -

বরং হাজার হাজার বছর থেকে আল্লাহর নবীগণ একই দাওয়াত বারবার দিয়ে এসেছেন। এ নাযিলকৃত কিতারটিও সেই একই উৎস থেকে আগত, যেখান থেকে আগেকার কিতাবগুলো এসেছে। অর্থাৎ সব আসমানী কিতাব-ই আল্লাহ রাব্যুল আলামীনের পক্ষ থেকে নাযিল করা হয়েছে।

বনী ইসরাঈলের আলেমগণ যে এ কিতাব তথা কুরআন মাজীদ নায়িলের উৎস সম্পর্কে অবগ্যত আছেন, এটাই এ কিতাবের সত্যতা সম্পর্কে কুরাইশ কাফিরদের জন্য দলীল।

১২৬. অর্থাৎ এরা এমন লোক যে, তাদের মধ্যকার একজন লোক তাদেরকে উচ্চাংগের আরবী ভাষায় এ কুরআন পাঠ করে শোনাচ্ছেন। আর তারা বলছে যে, এ ব্যক্তি এটা নিজে রচনা করে নিয়েছে। একথা বলে তারা আল্লাহর কিতাবকে অমান্য করছে। তাদের কথা হলো আরবী ভাষী একজন লোক আরবী ভাষায় কুরআন পড়ে শোনাচ্ছে, এতে অলৌকিকত্বের কি আছে ? কিন্তু এ কুরআন যদি একজন অনারবের উপর নাযিল করা হতো, আর সে এদের কাছে এ উচ্চাংগের আরবী ভাষায় কুরআন পাঠ করে শোনাতো, তাহলেও তারা এটাকে অমান্য করার জন্য বাহানা তালাশ করতো, তখন তারা বলতো, এ লোকের উপর কোনো জ্বিন ভর করেছে, সে-ই অনারবের মুখে বিশুদ্ধ আরবী বলে যাছেছ। আসল কথা হলো, এরা সত্যপ্রিয় লোক নয়, এরা হঠকারী লোক, এরা এ কিতাবকে না মানার জন্য বিভিন্ন সময় বিভিন্ন বাহানা খুঁজে বের করে। তাদের এ হঠকারিতার কথা কুরআন মাজীদের বিভিন্ন জায়গায় উল্লেখ করা হয়েছে এবং তাদেরকে বলে দেয়া হয়েছে যে, তোমরা মু'জিযা দাবি করছো ঈমান আনার পূর্বশর্ত হিসেবে, কিন্তু তোমরাতো এমন লোক যাদেরকে কোনো মু'জিয়া দেখিয়ে পথে আনা যাবে না। তোমরা তাকে মিধ্যা প্রমাণ করার জন্য কোনো না কোনো বাহানা খুঁজে বের করবেই। কেননা সত্যকে সত্য হিসেবে গ্রহণ করার উদারতা তোমাদের মধ্যে নেই।

সুরা আল আনআমের ৭ আয়াতে বলা হয়েছে—

"আর যদি আমি কাগজে শিখিত কিতাবও আপনার প্রতি নাযিশ করতাম এবং তারা তা হাত দিয়ে ছুঁয়েও দেখতো, তবুও যারা কৃষ্ণরী করেছে তারা বলতো—এটা স্পষ্ট যাদু ছাড়া আর কিছু নয়।"

সূরা আল হিজর-এর ১৪ ও ১৫ আয়াতে বলা হয়েছে—

"আর আমি যদি তাদের সামনে আসমানের কোনো দুরারও খুলে দেই এবং তারা

## سَلَكُنهُ فِي قَلُوبِ الْمَجْرِمِينَ ﴿ لَا يَوْمِنُونَ بِهِ حَتَى يَرُوا الْعَنَابَ الْالِيرَ আমি অপরাধপরায়নদের অন্তরে তা (ঈমান না আনার প্রবণতা) সঞ্চার করে দিয়েছি<sup>১২৭</sup>، ২০১. তারা এর (কুরআনের) প্রতি ঈমান আনবে না, যে পর্যন্ত না তারা যন্ত্রণাদায়ক আযাব দেখে<sup>১২৮</sup>।

فَيْاتِيهُ بِغَتَـةً وَهُمْ لاَ يَشْعُرُونَ فَيْ فَيْقُولُ وَا هُلْ نَحَى مَنْظُرُونِ فَ عَالَى الْحَدَى مَنْظُرُونِ فَ عَالَّالِيهُ وَالْمَالُ نَحَى مَنْظُرُونِ فَ عَالَمَ عَلَى مَنْظُرُونِ فَ عَالَمَ عَلَى مَنْظُرُونِ فَ عَالَمَ عَلَى مَنْظُرُونِ فَيَعُولُ وَالْمَلْ نَحَى مَنْظُرُونِ فَ عَالَى عَلَى عَلَى عَلَى مَنْظُرُونِ فَي عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى مَنْظُرُونِ فَي عَلَى عَلَى مَنْظُرُونِ فَي عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى مَنْظُرُونِ فَي عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى مَنْظُرُونِ فَي عَلَى مَنْظُرُونِ فَي عَلَى مَنْظُرُونِ فَي عَلَى عَلَ

افَبِعَنَ ابِنَا يَسْتَعْجِلُونَ ﴿ اَفَرَعَيْتَ اِنْ مُتَّعَنَّهُمْ سِنِينَ ﴿ اَنْ مُتَّعَنَّهُمْ سِنِينَ ﴿ اَ ١٥٥. তবে কি তারা আমার আয়াবের দ্রুত আসাটা কামনা করে ? ২০৫. আপনি ভেবে দেখেছেন কি, আমি

যদি তাদেরকে বছরের পর বছর ভোগ-বিলাস করতে দেই। ২০৬. অতপর তাদের কাছে এসে পড়ে

نَاكُنَاهُ (سَلَكَنَاءُ)-سَلَكُنَاهُ وَاللَّهِ اللَّهُ وَمُنَوْنَ (اللَّهُ عَلَيْهُ مَنَوْنَ (اللَّهُ عَرَمِينَ) -الْمُعْرِمِينَ : अखरत وَلَيْهُ وَمُنُونَ وَلَيْهُ اللَّهُ عَرَمِينَ) -الْمُعْرِمِينَ : अखरत وَلَيْهُ وَلَوْبُ وَلَا إِلَا اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَا إِلَا اللَّهُ ال

অবিরাম তার মধ্য দিয়ে উপরে উঠতে থাকে, তাহলেও তারা অবশ্যই বলবেন—
আমাদের চোখকে 'ন্যরবন্দী' করা হয়েছে, বরং আমরা যাদুগ্রন্থ হয়ে পড়েছি।"
১২৭. অর্থাৎ এ কালাম সত্যপন্থীদের অন্তরে যে তভ প্রতিক্রিয়া সৃষ্টি করে, হঠকারী
লোকদের অন্তরে সেরূপ প্রতিক্রিয়া হয় না, বরং এটা তাদের অন্তরে এমন একটা অতভ
প্রতিক্রিয়া সৃষ্টি করে যার কারণে তারা এ কালামের বিষয়বন্তু সম্পর্কে চিন্তা-ভাবনা করার
পরিবর্তে এর বিরোধিতা করার উপায় খুঁজতে ব্যন্ত হয়ে পড়ে।

১২৮. অর্থাৎ এমন আযাব যা ইতিপূর্বেকার নবীদেরকে অমান্যকারী জাতি-গোষ্ঠী সচোক্ষে দেখেছে বলে এ কিতাবে বর্ণিত হয়েছে।

# ما كَانُوا يَـوَعَلُ وَنَ فَيَ مَا كَانُوا يَمْتَعُونَ ﴿ وَمَا اَهَاكُنَامِنَ وَيَدِ مَا كَانُوا يَمْتَعُونَ ﴿ وَمَا اَهَاكُنَامِنَ وَيَدِ مِا كَانُوا يَمْتَعُونَ ﴿ وَمَا اَهَاكُنَامِنَ وَيَدِ فَي اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى الل

ر لَهُ اَمْنُورُونَ ﴿ ذَكُرَى ثُوما كُنَّا ظُلُويْنَ ﴿ وَمَا تَنْوَلُتُ بِهِ الشَّيطِينَ وَمَا تَنْوَلُونُ وَمَا لَهُ السَّالِ وَمَا تَنْوَلُونُ وَمِا لَمُنْ اللَّهِ مِنْ السَّالِ وَمِنْ السَّالِحُونَ وَمَا تَنْوَلُونُ وَمِنْ السَّالِحُونَ وَمَا تَنْوَلُونُ وَمِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ السَّالِحُونَ وَمَا اللَّهُ اللَّالِيلُونُ وَلَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الل

১২৯. অর্থাৎ আযাব দেখার পরেই তাদের বিশ্বাস হয় যে, আল্পাহর নবী যা যা বলেছে সবইতো সত্য। তখন তাদের আফসোসের অন্ত থাকে না এবং তখন তারা আর একবার সুযোগের আবদার জানাতে থাকে; কিন্তু সুযোগ তো তাদেরকে দেয়াই হয়েছিল; তা যখন তারা কাজে লাগাতে ব্যর্থ হয়েছে, এখনতো আর সুযোগ দেয়ার কোনোই অবকাশ নেই।

১৩০. অর্থাৎ যে ভোগ-বিলাসে মন্ত হয়ে আমার আযাব থেকে নির্ভয় হয়ে ভাবছে যে, আযাব আসার কোনো আশংকা-ই নেই এবং তারা চিরকাল এ ভোগ-বিলাস করে যেতে পারবে। আর তাই তারা নবীর কাছে এ বলে আযাব নিয়ে আসার দাবি জানাচ্ছে যে, আমরা তোমাকে মিথ্যা সাব্যন্ত করলাম, এখন দেখি তুমি যদি সত্য নবী হয়ে থাকো আমাদের উপর আযাব নিয়ে এসো। যদি ধরেও নেয়া হয় য়ে, তাৎক্ষণিকভাবে তাদের উপর কোনো আযাব না-ই আসে এবং তারা এক দীর্ঘ সময় ভোগ-বিলাস করার সুযোগও পেয়ে যায়, কিছু যখনই তাদের উপর আদ, সামৃদ ও পৃত জাতির মতো কোনো আযাব এসে পড়ে, তাহলে তাদের এ দীর্ঘ সময়ের ভোগ-বিলাস ঘারা তাদের উপকার হবে। এ ভোগ-বিলাস কি তাদেরকে সে আযাব থেকে রক্ষা করতে পারবে ?

১৩১. অর্থাৎ আমি কোনো জাতিকেই আগে সতর্ক না করে, তাদের উপর আযাব চাপিয়ে দেই না। তারা যখন সতর্ককারীর উপদেশ ও সতর্কতাকে উপেক্ষা করলো এবং হঠকারিতা দেখালো তখনই আমি তাদেরকে ধ্বংস করে দিলাম। এটা তাদের উপর আমার কোনো যুলুম ছিল না। যদি আগে তাদেরকে সতর্ক এবং সংশোধন করার চেষ্টা করা না হতো, তাহলে এটাকে যুলুম বলা যেতো।

## وَمَا يَنْبُغِي لَـ هُرُومًا يَسْتَطِيعُونَ ﴿ إِنَّهُمْ عَنِ السَّبْعِ لَهَوْوُلُونَ ٢

২১১. **আর তাদের জন্য এটা যথাযোগ্য**ও নয়<sup>১০০</sup> আর না তারা এর সামর্থ রাখে<sup>১০৪</sup>। ২১২. নিকয়ই তাদেরকে (শরভানদেরকে) নিরাপদ দূরে রাখা হয়েছে (ওমী) শোনা থেকে<sup>১০৫</sup>।

وَ - आत ; مَا : - अशायागाও नय : لَهُمْ - जाप्तत क्रना ; مَا يَنْبَغَى - जात ; مَا : - مَا يَنْبَغَى - जात ; مَا : - كَمَا : - كُمْ : - كَمَا : - كُمْ : كُمْ : - كُمْ : - كُمْ : - كُمْ : - كُمْ : كُم

১৩২. কান্ধিররা কুরআনের বিশ্বয়কর প্রভাব থেকে মানুষদের ন্ধিরিয়ে রাখার জন্য বিভিন্ন প্রকার ফন্দী-ফিকির করতে থাকলো। এ বাণী মানুষের কাছে পৌছাবার পথ বন্ধ করার সাধ্য তাদের ছিল না; কিন্তু মানুষের মনে এ বাণী সম্পর্কে মন্দ ধারণা সৃষ্টির জন্য তারা চেষ্টার ক্রেটি করলো না। তারা জনগণের সামনে যেসব অপবাদ ছড়িয়েছিল তার মধ্যে একটি এটাও ছিল যে, (নাউযুবিল্লাহ) মুহাম্মাদ (স) একজন গণৎকার এবং এ বাণী শয়তানও অন্যান্য গণৎকারের মতো তার মনে সঞ্চার করে দেয়। তাদের ধারণা ছিল যে, এটা দ্বারা মানুষ তাঁর কাছ থেকে দ্বে সরে থাকবে। কারণ সাধারণ মানুষের কাছে এমন মাধ্যমনেই যদারা এটা যাচাই করে দেখতে সক্ষম হবে যে, এটা কি ফেরেশতা নিয়ে আসে, না-কি শয়তান। আর এ অভিযোগের প্রতিবাদও কেউ করতে সক্ষম হবে না।

জাল্লাহ তা'আলা কাঞ্চিরদের কথার প্রতিবাদে ইরশাদ করছেন যে, এটা শয়তান নিয়ে আসেনি।

১৩৩. অর্থাৎ শয়তানের মুখে এ মহান বাণী শোভা পায় না। যে কোনো বিবেকবান মানুষই এটা বুঝতে পারে যে, কুরআনে বর্ণিত বিষয়গুলো শয়তানের পক্ষ থেকে বিবৃত্
হতে পারে না। গণৎকারদের মুখে শয়তান যেসব কথা প্রকাশ করে তাতে কি আল্লাহর
ইবাদাত ও আল্লাহকে ভয় করার কথা থাকে ? শির্ক ও মূর্তিপূজা থেকে বিরত থাকার কথা কি
শয়তান বলতে পারে ? শয়তান কি যুলুম-অত্যাচার, অল্লীল কথা ও কাজ এবং অনৈতিক
কাজ থেকে বিরত থাকার জন্য নির্দেশ দেয় ? ঈমান আনা ও সৎকাজ করা, সততা ও
ন্যায়পরায়নতার উপদেশ কি শয়তান দেয় ? সেতো মানুষের মধ্যে তথুমাত্র বিপর্যয় সৃষ্টি
করে এবং তাদেরকে অসৎ কাজে উৎসাহিত করে। সূতরাং কুরআন শয়তানের পক্ষ থেকে
আসতে পারে না—এটাই স্বতঃসিদ্ধ।

১৩৪. অর্থাৎ এ কাজ যদি শয়তানরা করতে চেষ্টাও করে, তবুও তাদের পক্ষে এ বাণী রচনা করা সম্ভব নয়।

কুরআন মাজীদে আল্লাহ তা'আলা বারবার দাবি করে ইরশাদ করেছে যে, মানুষ ও জ্বিন উভয়ে মিলে চেষ্টা করলেও এ কিতাবের মতো কিছু একটা রচনা করতে সক্ষম হবে না। সূরা বনী ইসরাঈলের ৮৮ আয়াতে বলা হয়েছে—

## اللهُ عَلَا تَنْ عُمَعَ اللهِ إِلَهَا أَخَرَ فَتَكُونَ مِنَ الْمُعَنَّ بِينَ فَوَ اَنْفِرْ عَشِيرَتَكَ

২১৩. অতএব আপনি আল্লাহর সাথে অন্য কোনো ইলাহকে ডাকবেন না, তা হলে (ডাকলে) আপনি সাজা-প্রাপ্তদের শামিল হয়ে যাবেন<sup>১০৬</sup>। ২১৪. আর আপনি সতর্ক করুন আপনার পরিবার বর্গের

هَ وَعُلاَ تَدُعُ وَاللّهِ ; আত্রএব আপনি ডাকবেন না ; اللّه ; আল্লাহর; الله - তাহলে (ف+لا تدع)-فلا تَدُعُ وَالله - তাহলে (ডাকলে) - তাহলে (ডাকলে) আপনি হয়ে যাবেন ; أَنُونُ : শামিল - وَهَ مَا اللهُ عَلَيْكُ وَالله - مِنَ ; আপনি হয়ে যাবেন : (الله معذبيين) - اللهُ عَلَيْكُ وَالله - مِنَ : আপনি সতর্ক করুন : وَهُ مُنْ اللهُ عَلَيْكُ وَالله - اللهُ عَلَيْكُ وَاللهُ عَلَيْكُ وَالله - اللهُ عَلَيْكُ وَاللهُ عَلَيْكُ وَالله - اللهُ عَلَيْكُ وَالله - اللهُ عَلَيْكُ وَاللهُ عَلَيْكُ وَاللهُ عَلَيْكُ وَالله - اللهُ عَلَيْكُ وَاللهُ عَلَيْكُ وَالل

"(হে নবী !) আপনি বলে দিন, সমস্ত মানুষ ও জ্বিন যদি এ উদ্দেশ্যে সমবেত হয় যে, তারা এ কুরআনের মতো কুরআন রচনা করে আনবে এবং তারা পরস্পরের সাহায্যকারীও হয়। তবুও তারা কখনও এর অনুরূপ আনতে পারবে না।"

সুরা ইউনুসের ৩৮ আয়াতেও এমনই বলা হয়েছে—

"(হে নবী !) আপনি বলে দিন, তবে তোমরা এর অনুরূপ একটি সূরা নিয়ে এসো এবং আল্লাহকে বাদ দিয়ে যাকে পার ডেকে নাও, যদি তোমরা সত্যবাদী হও।"

১৩৫. অর্থাৎ আল্লাহর পক্ষ থেকে জিবরাঈল (আ) যখন বাণী নিয়ে রাসূল্লাহ (স)-এর মনে তা নাথিল করেন, তখন এ ধারাবাহিক কার্যক্রমের কোনো এক জায়গায়ও শয়তানরা কান লাগিয়ে কিছু শোনার কোনো সুযোগ-ই পায় না। আশেপাশে ঘুরে বেড়াবার কোনো অবকাশই তাদের দেয়া হয় না; বরং তারা এমন দূরত্বে অবস্থান করে যেখান থেকে কিছু গুনে বা দু'একটি কথা চুরি করে নিয়ে গিয়ে তাদের বন্ধু-বান্ধবদের জানানোর সুযোগ থাকে না।

এ সম্পর্কে বিস্তারিত জানার জন্য সূরা আল হিজর ১৭-১৮ আয়াত, আস সাক্ষাত ৬-১০ আয়াত এবং সূরা আল জুন ৮-৯ ও ২৭ আয়াত এবং সংশ্লিষ্ট টীকা দুষ্টব্য।

১৩৬. এখানে রাস্লুল্লাহ (স)-কে সম্বোধন করে কাফিরদের সতর্ক করা উদ্দেশ্য। কেননা রাস্লুল্লাহ (স) থেকে শির্কের অপরাধ সংঘটিত হওয়ার কোনো আশংকা-ই থাকতে পারে না।

এখানে মূল বক্তব্য হলো—কুরআন আল্লাহর বাণী, যা নির্ভেঞ্জাল সত্য এবং এর মধ্যে অন্য কোনো সন্তার সামান্যতম দখলও নেই। সুতরাং ইবাদাত-আনুগত্য পাওয়ার একমাত্র অধিকারীও আল্লাহ তা'আলা। আর তাই কেউ যদি আল্লাহর ইবাদাতের পথ থেকে সরে গিয়ে অন্য কাউকে ইলাহ হিসেবে ডাকে, তাহলে আল্লাহর পাকড়াও থেকে সে বাঁচতে পারবে না। এ ক্ষেত্রে আল্লাহ তা'আলার প্রিয় রাসূলও যদি তাঁর ইবাদাত থেকে এক তিল পরিমাণ সরে যান, তাহলে তিনিও তাঁর পাকড়াও থেকে বাঁচতে পারবেন না। অন্যদের কথাতো হিসেবের মধ্যে গণ্যই নয়। এমডাবস্থায় আর কোন্ ব্যক্তি আছে,

## الْأَقْرَبِيْنَ إِنَّ وَاخْفِضْ جَنَامَكَ لِهَ إِنَّ التَّبَعَكَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ فَإِنْ الْمَ

নিকটবর্তী আত্মীয়দেরকে<sup>১০৭</sup>। ২১৫. আর আপনি তাদের সাথে বিনম্র আচরণ করুন যারা আপনার অনুসরণ করে মু'মিনদের মধ্য থেকে। ২১৬. আর যদি

اَذُ فَضُ جَنَاحَكَ ; आत-وَ क्वां - الْأَقْرَبَيْنَ - الْأَقْرَبَيْنَ)-الْأَقْرَبَيْنَ - الْأَقْرَبَيْنَ)-الْأَقْرَبَيْنَ - الْخُفض جناح + كَ)-আপনি বিনম আচরণ করুন ; الْخَفض + جناح + كَ)-الله عنى - الْخُوْمِنِيْنَ : আপনার অনুসরণ করে ; مِنَ - মধ্য থেকে ; الْخُوْمِنِيْنَ : মু'মিনদের الشَوْمِنِيْنَ : আর যদি ;

যে আল্লাহর সার্বভৌম ক্ষমতায় তাঁর সৃষ্টিকে শরীক করে তাঁর পাকড়াও থেকে রক্ষা পাওয়ার আশা করতে পারে ? অথবা কেউ তাকে রক্ষা পেতে সাহায্য করতে পারে।

১৩৭. 'আশীরাতুন' অর্থ পরিবারবর্গ, 'আকরাবীন' অর্থ নিকটাত্মীয়। আল্লাহ তা'আলা নবী (স)-কে পরিবারের লোক ও নিকটাত্মীয়দের দিয়ে দাওয়াতের সূচনা করার নির্দেশ দিচ্ছেন।

এখানে আল্লাহ তা'আলা দীনের দাওয়াতকে সহজ ও কার্যকর করার সহজ পদ্ধতি তাঁর প্রিয় নবীকে জানিয়ে দিয়েছেন। রাস্লুল্লাহ (স)-এর নিকটাত্মীয় বলে তাদের জন্য এমন কোনো সুযোগ-সুবিধার অবকাশ রাখা হয়নি যে, তারা দীন পালনের ব্যাপারে কিছুটা ছাড় পেতে পারে। কারো বংশ মর্যাদা বা কারো সাথে কোনো সম্পর্ক কিয়ামতের দিন কোনো উপকারে আসবে না। পথভ্রষ্টতা ও অসৎকর্মের জন্য আল্লাহর আযাবের ভয় সবার জন্য সমান। এমন নয় যে, অন্যরা এসব কাজের জন্য পাকড়াও হবে, আর নবীর আত্মীয়-স্বজন রক্ষা পেয়ে যাবে। তাই ছকুম দেয়া হয়েছে যে, আপনি আপনার নিকটতম আত্মীয়দেরকেও সতর্ক করে দিন। যদি তারা নিজেদের আকীদা-বিশ্বাস ও কার্যকলাপ সংশোধন না করে, তাহলে নবীর সাথে আত্মীয়তা তাদের কোনো কাজে আসবে না।

সহীহ হাদীসে আছে যে, এ আয়াত নাযিল হওয়ার পর রাস্লুল্লাহ (স) তাঁর দাদা আবদুল মুন্তালিবের সন্তানদেরকে ডাকলেন এবং তাদের প্রত্যেককে সম্বোধন করে বললেন—

"হে বনী আবদুল মুন্তালিব, হে আব্বাস, হে আল্লাহর রাস্লের ফুফী সাফিয়্যাহ, হে মুহাম্মাদের মেয়ে ফাতিমা ! তোমরা আশুনের আযাব থেকে নিজেদেরকে রক্ষা করার চিন্তা করো। আমি আল্লাহর আযাব থেকে তোমাদেরকে বাঁচাতে পারবো না। তবে হাঁ, তোমরা আমার সহায়-সম্পদ থেকে যা ইচ্ছে চাইতে পারো।"

অতপর রাসৃশ্লাহ (স) একদা খুব ভোরে সাফা পাহাড়ের পাদদেশে কুরাইশদের বিভিন্ন গোত্রকে একত্র করে এবং প্রত্যেকের নাম উল্লেখ করে করে সবাইকে আল্লাহর আযাব সম্পর্কে সতর্ক করে দিলেন এবং জানিয়ে দিলেন যে, "আমি তোমাদের আত্মীয় আর তোমরা

## عَصُوْكَ فَقُلْ إِنِّي بَرِمَى مِهَا تَعْمَلُونَ ﴿ وَتُوكَّلُ عَلَى الْعَزِيْزِ الرَّحِيْرِ لَ

তারা আপনার্র নাফরমানী করে, তবে আপনি বলে দিন—তোমরা যা করোঁ আমি অবশ্যই তা থেকে দায় মুক্ত<sup>১৩৮</sup>। ২১৭. আর আপনি পরাক্রমশালী, পরম দয়ালু আল্লাহর উপর ভরসা রাখুন<sup>১৩৯</sup>।

তবে আপনি (عُصوا + ك)-عُصَوك - তবে আপনি বলে (عُصوا + ك)-عُصَوك - عُصَوك - عُصَوك - عُصَوك - عُصَوك - عُصَوك - حَصَوك - حَصَا ; जाता जापनात नाफ ज्ञान हो है : जाता ज्ञान हो है : जाता ज्ञान है : ज्ञान हो : ज्ञान

সবাই আমার আত্মীয়-স্বজন; কিন্তু এ সম্পর্ক দুনিয়াতে এবং তা আমি বজায় রাখবো। আখিরাতে তোমরা নিজেদের বাঁচানোর জন্য নিজেরাই চিন্তা করো। কিয়ামতের দিন আমার আত্মীয় হবে একমাত্র মুত্তাকীরা।"

সহীহ হাদীসগ্রন্থগুলোতে এ মর্মে আরো অনেক হাদীস সংকলিত রয়েছে।

রাসূলুল্লাহ (স)-কে এ আয়াতের মাধ্যমে যে মূলনীতি দেয়া হয়েছিল, তাহলো—দীনের মধ্যে নবী ও তাঁর বংশের জন্য এমন কোনো সুযোগ সুবিধা নেই, যা থেকে অন্যরা বঞ্চিত। যা প্রাণঘাতী তা সবার জন্য প্রাণঘাতই। নবীর কাজ হচ্ছে—তিনি সবার আগে সেই প্রাণঘাতী বিষ থেকে নিজে বাঁচবেন এবং নিজের নিকটবর্তী লোকদেরকে তা থেকে সতর্ক করবেন। আর যা উপকারী তা সকলের জন্য উপকারী। এ ব্যাপারে নবীর দায়িত্ব হচ্ছে, তিনি সবার আগে তা গ্রহণ করবেন এবং নিজের আত্মীয়-স্বজনদেরকে সে পথ অবলম্বন করতে উপদেশ দেবেন।

১৩৮. এ আয়াত থেকে স্পষ্টভাবে জানা যায় যে, নবীর আত্মীয় বা অনাত্মীয় যে-ই হোক না কেন, যারা নবীর উপর ঈমান এনে তাঁর আনুগত্য করে জীবনযাপন করবে তাদের সাথে কোমল, স্নেহপূর্ণ ও বিন্মু ব্যবহার করার জন্য আল্লাহ নির্দেশ দিচ্ছেন। আর যারা তাঁর কথা মানবে না তারা আত্মীয় হোক আর অন্য সাধারণ লোক হোক তাদেরকে এ বলে সতর্ক করে দেয়ার জন্য আল্লাহ নির্দেশ দিচ্ছেন যে, "তোমাদের কার্যকলাপের দায়-দায়িত্ব আমার নেই, আমি সম্পূর্ণ দায়মুক্ত।"

এ আয়াত থেকে আরও জানা যায় যে, কুরাইশ ও আশেপাশের লোকদের মধ্যে এমন কিছু লোকও ছিল, যারা নবীর সত্যতা বিশ্বাস করতো, কিন্তু কার্যত তাঁর আনুগত্য করতো না, বরং অন্যান্য কাফিরদের মতো জাহেলী সমাজকাঠামোর মধ্যে যথারীতি জীবনযাপন করে যাচ্ছিল। এমন লোকদের সাথেও সম্পর্কচ্ছেদের নির্দেশ দেয়া হয়েছে এবং তাদের কার্যকলাপ থেকেও দায়মুক্তির কথা ঘোষণা করার নির্দেশ দেয়া হয়েছে। আর যারা ঈমান আনার সাথে সাথে পুরোপুরি আনুগত্যও করে যাচ্ছে, তাদের সাথে বিন্মু আচরণের জন্য হুকুম দেয়া হয়েছে।

১৩৯. অর্থাৎ পরাক্রমশালী আল্লাহর উপর যার 'তাওয়াকুল' বা নির্ভরতা থাকবে, দুনিয়ার বৃহত্তম শক্তিশালী কোনো মানুষ তার কিছুই করতে পারবে না। সুতরাং একমাত্র

الزي يربك حيى تقوا ﴿ وَتَقَلَّبَكَ فِي السَّجِدِينَ ﴿ الْنَّ مُو ﴿ وَتَقَلَّبُكَ فِي السَّجِدِينَ ﴿ الْنَّافَ مُو ﴿ كَالَمَ الْمَاءُ الْمَامُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ كَانَا اللّهُ اللّهُ كَانَا اللّهُ اللّه

عَلَى كُلِّ اَفْاكِ اَرْيُرِ فَي يُلْقُونَ السَّمْعَ وَاَحْتُرُهُمْ كُنْ بُونَ فَي وَالشَّعْرَاءُ প্রত্যেক চরম মিথ্যক পাপীর কাছে<sup>)8২</sup>। ২২৩. তারা কান পেতে রাখে এবং তাদের অধিকাংশই মিথ্যাবাদী<sup>)8৩</sup>। ২২৪. আর কবিগণ—

তাঁর উপর ভরসা করেই দীনের কাজ করে যেতে হবে। আর তাঁর 'দয়াময়' হওয়া দারাও এ নিক্য়তার জন্য যথেষ্ট যে, তাঁর জন্য যে ব্যক্তি সত্যের পতাকা উর্ধ্বে তুলে ধরার জন্য জীবন সংগ্রাম চালিয়ে যাবে, তার সংগ্রামকে তিনি বিষল হতে দেবেন না।

১৪০. অর্থাৎ আপনি যখন নামাযের জন্য দাঁড়ান। অথবা আপনি যখন রিসালাতের দায়িত্ব পালন করার জন্য উঠে দাঁড়ান তখন আল্লাহর হিফাযতেই আপনি থাকেন।

১৪১. অর্থাৎ আপনি যখন জামায়াতের সাথে নামায আদায়ের সময় আপনার মুকতাদীদের সাথে উঠাবসা ও রুক্'-সিজদা করেন তখনও আপনি আল্লাহর দৃষ্টির সামনে থাকেন। অথবা, রাতের বেলা উঠে আপনি যখন আপনার সিজদাকারী সাথীদের তৎপরতা দেখার জন্য ঘোরাফেরা করেন তখনও আপনি তাঁর চোখের আড়ালে থাকেন না। অথবা

## يَتْبِعُمُرُ الْغَاوَىٰ ﴿ الْمُرْتَرُ السَّمْرُ فِي كُلِّ وَادٍ يَهِيمُونَ ﴿ وَاتَّكُمْرُ

বিভ্রান্ত লোকেরাই তাদের অনুসরণ করে<sup>১৪৪</sup>। ২২৫. আপনি কি লক্ষ্ক করেননি, নিশ্চয়ই তারা প্রত্যেক উপত্যকায় বিভ্রান্ত হয়ে ঘুরে বেড়ায়<sup>১৪৫</sup>। ২২৬. এবং তারা নিশ্চয়ই

رُسَبِع +هـم)-يَتَبِعُهُمُ اللهَ )-বিভ্রান্ত اللهَ اللهَ اللهُ اللهَ )-বিভ্রান্ত (اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

আপনি যখন আপনার সিজদাকারী সাথীদের নিয়ে আল্লাহর বান্দাদের সংশোধনকল্পে ঘোরাফেরা করেন এবং চেষ্টা-সাধনা চালিয়ে যান তা-ও তিনি অবগত আছেন। উল্লিখিত সব অর্থই এখানে প্রযোজ্য।

১৪২. 'আফ্ফাকুন' অর্থ ঘোর মিথ্যাবাদী যারা মানুষের ভাগ্য গণনা করে, ভবিষ্যত বক্তা, আকলকারী ইত্যাদি লোক যারা ভবিষ্যত জানে বলে নিজেদেরকে প্রচার করে। এসব ভণ্ড-প্রতারকদের কথাই এখানে বুঝানো হয়েছে।

১৪৩. অর্থাৎ শয়তানরা কান পেতে সামান্য কিছু শুনে তার সাথে বিপুল মিথ্যা মিশিয়ে তাদের বন্ধুদের কাছে প্রকাশ করে। অথবা এর অর্থ হলো—মিথ্যুক ও প্রতারক। গণৎকাররা শয়তানদের কাছ থেকে সামান্য কিছু শুনে তার সাথে নিজেরা মিথ্যা কথা সংযোগ করে একটা কাহিনী তৈরী করে মানুষের নিকট প্রচার করে। সহীহ বৃখারীতে উদ্ধৃত একটি হাদীসে হযরত আয়েশা (রা) বর্ণনা করেন, কোনো কোনো লোক রাসূলুল্লাহ (স)-এর নিকট গণকদের ব্যাপারে জিজ্ঞেস করে, জবাবে তিনি বলেন, ওসব কিছু নয়। তারা বলে—হে আল্লাহর রাসূল ! কখনো কখনো তারাতো আবার ঠিক ঠিক কথাই বলে দেয়; তিনি বলেন, 'সত্যি কথাটা কখনো কখনো জিনেরা নিয়ে আসে এবং তাদের বন্ধুদের কানে ফুঁকে দেয়। তারপর তারা তার সাথে নানারকম মিথ্যা মিশিয়ে একটি কাহিনী বানিয়ে প্রচার করে।'

১৪৪. যেসব লোক মিথ্যা, অশ্লীল, অন্তমিল বিশিষ্ট বাক্য রচনা করে, আয়াতে তাদের সমালোচনা করা হয়েছে।

এ আয়াত নাথিল হওয়ার পর হযরত আবদুল্লাহ ইবনে রাওয়াহা, হাস্সান ইবনে সাবিত ও কা'ব ইবনে মালিক প্রমুখ সাহাবী কাঁদতে কাঁদতে রাসূলুল্লাহ (স)-এর খেদমতে উপস্থিত হন এবং আর্য করেন—'আল্লাহ তা'আলা এ আয়াত নাথিল করেছেন। আমরাও তো কবিতা রচনা করি। আমাদের উপায় কি হবে ?' তিনি বললেন—"সামনের দিকে তিলাওয়াত করে পড়ে যাও। উদ্দেশ্য হলো তোমাদের কবিতা যেন অনর্থক ও ভ্রান্ত উদ্দেশ্যপ্রণোদিত না হয়। কাজেই তোমরা আয়াতের শেষাংশে উল্লিখিত ব্যতিক্রমদের শামিল"। তহুল বারী

## يَّعُوْلُونَ مَا لَا يَفْعَلُونَ شَالِّا الَّذِينَ أَمَنُوا وَعَمِلُوا الصِّلِحْتِ وَذَكُرُوا

বলে (এমন কথা), যা তারা করে না<sup>১৪৬</sup>। ২২৭. তবে (তারা ব্যতিক্রম) যারা ঈমান আনে ও নেক কাজ করে এবং শ্বরণ করে

نَهُ عَلُونٌ ; यत्न ; مَمَا (এমন কথা) या بَهُ عَلُونٌ ; जाता करत ना। ﴿ وَهَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ ال (जाता व्याठिक्क्स) ; الَّذِيْنَ : याता ; न्याता (जाता व्याठिक्क्स) ; الَّذِيْنَ - व्यतः ; न्यत्र करत ; न्यतः करत हो - विक काज : وَكَرُوا : विवः ; न्यतः करत :

এর পরিপ্রেক্ষিতে মুফাস্সিরীনে কিরাম বলেন—'আয়াতের প্রথমাংশে মুশরিক কবিদেরকে বুঝানো হয়েছে। কেননা পথভ্রষ্ট লোক, অবাধ্য শয়তান ও উদ্ধৃত জ্বিন শদেরই কবিতার অনুসরণ করতো।'─ফাতহুল বারী

ইসলামী শরীয়তে কবিতার চর্চা করার বিধান সম্পর্কে এ আয়াত থেকে সুস্পষ্টভাবে জানা যায়। এ আয়াতের প্রথমাংশ থেকে কবিতা চর্চার কঠোর নিন্দা এবং আল্লাহর কাছে তা অপছন্দনীয় হওয়ার কথা জানা যায়। কিছু শেষাংশে যে ব্যতিক্রম উল্লেখ করা হয়েছে তা থেকে প্রমাণিত হয় যে, কবিতার চর্চা করা সর্বাবস্থায় মন্দ নয়। তবে যে কবিতায় আল্লাহ তা'আলার অবাধ্যতা করা হয়, কিংবা আল্লাহর শরণ থেকে মানুষকে বিরত রাখার চেষ্টা করা হয় অথবা অন্যায়ভাবে কোনো ব্যক্তির নিন্দা ও অবমাননা করা হয়, অথবা যে কবিতা অশ্লীল বা অশ্লীলতার প্রেরণা দেয়, সেই কবিতা-ই নিন্দনীয় ও অপছন্দনীয়। পক্ষান্তরে যে কবিতা গোনাহ তথা শির্ক, কৃষ্ণর ও অশ্লীলতা থেকে মুক্ত সেগুলোকে আল্লাহ তা'আলা 'ইল্লাল্লাযীনা আমানূ......' বলে ব্যতিক্রমের তালিকাভুক্ত করে দিয়েছেন। কোনো কবিতা-তো জ্ঞানগর্ভ বিষয়বস্তু এবং ওয়াজ ও উপদেশ সম্বলিত হওয়ায় ইবাদাত ও সওয়াবের কাজের অন্তর্ভুক্ত।

মূলকথা হলো—কবিতার বিষয়বস্তুর উপর তা নিন্দনীয় হওয়া বা প্রসংশনীয় হওয়া নির্জর করে। কবিতার বিষয়বস্তু যদি শির্ক-কৃষর, অসত্য ভাষণ বা ইসলাম ও মুসলমানদের নিন্দা ইত্যাদি ভাবধারা সম্বলিত হয়, তবে তা অবশ্যই নিন্দনীয় হবে। আর যদি তা জ্ঞানগর্ভ উপদেশ, আল্লাহর হামদ বা প্রসংশা অথবা রাস্লের গুণগান বা ইসলামের বিভিন্ন বিষয় সম্বলিত হয় তবে তা নিঃসন্দেহে প্রসংশনীয় ও সওয়াবের কাজ বলে গৃহীত হবে।

১৪৫. অর্থাৎ কবিদের চরিত্রে পরস্পর বিরোধী চরিত্র দেখা যায়। তারা কল্পনার পাখায় ভর দিয়ে উদ্ধ্রান্তের মতো সর্বদিক ঘুরে বেড়ায়। তারা আবেগ তাড়িত হয়ে কামনা-বাসনার নতুন নতুন পথে চলতেই ভালোবাসে। চিন্তা ও বর্ণনার সময় তা সত্য ও ন্যায়সংগত কিনা সেদিকে দৃষ্টি রাখার প্রয়োজনীয়তা উপলব্ধি করে না। ভাবের তরঙ্গে কখনো তারা নীতিকথা ও জ্ঞানের কথার ফুলঝুরি ছড়ায়, আবার একই কণ্ঠে অশ্লীল, নীচ, হীন আবেগ প্রকাশ পায়। কারো প্রতি প্রসন্ন হলে তাকে আকাশে চড়িয়ে দেয়, আবার কারো প্রতি অসম্ভূষ্ট হলে তাকে পাতালের গভীর গহবরে ঠেলে দেয়। তারা কাপুরুষকে বীর এবং চরম কৃপণকে দানবীর রূপে

# الله كَثِيرًا وَانْتَصُرُوا مِنْ بَعْلِ مَا ظُلِمُ وَا وَسَيَعْلَمُ الَّذِينَ ظَلَمُ وَا

আল্লাহকে বেশী বেশী, আর তাদের প্রতি যুলুম করা হলে তারপরই তথু প্রতিশোধ নেয়<sup>381</sup>; আর যারা যুলুম করেছে তারা শীঘ্রই জানতে পারবে

# أَى مُنْقَلَبٍ يَنْقَلِبُونَ ٥

<u>কেমন গন্তব্যস্থলে তারা গমন করছে १८৮।</u>

مَنْ بَعْد ; আল্লাহকে : مَنْ بَعْد ; আর ; انْتَصَرُوا : আর -আর انْتَصَرُوا -আর إلله -আল্লাহকে -كَثِيْراً : আর -আরপরেই তথু ; الله -আদের প্রতি যুলুম করা হলে : إن -আর أَنْ اللهُ -আর اللهُ -আর اللهُ اللهُ -আর اللهُ -আ

গণ্য করতে দ্বিধা করে না। তবে ঈমানদার ও সৎকর্মশীল কবি-সাহিত্যিকগণ এ ধরনের পরস্পর বিরোধী চরিত্র থেকে মুক্ত। তাওহীদ, রিসালাত ও আখিরাতের ভাবধারা সম্বলিত কবিতা চর্চা ইবাদাতরূপে গণ্য হবে।

১৪৬. অর্থাৎ তথাকথিত কবিদের অপর একটি বৈশিষ্ট্য হলো—তারা এমন কথা বলে যা তারা করে না। তাদের কবিতায় দানশীলতার এমন মাহাত্ম্য প্রকাশ পায় যে, তাতে মনে হবে তাদের মত দানশীল ব্যক্তি আর নেই। কিন্তু তাদের কাজ দেখলে মনে হয় তাদের মত কৃপণ আর নেই। বীরত্বের যশোগাঁথা তারা রচনা করে, কিন্তু তারা অত্যন্ত কাপুরুষ। তাদের কবিতার বিষয়বন্তু আত্মমর্যাদাবোধ; অল্পে তৃষ্টি, অমুখাপেক্ষিতা; কিন্তু তারা লোভ-লালসা ও আত্ম-বিক্রয়ের শেষ সীমাও অতিক্রম করে যায়। তাদের নীতি হলো—"আমি যা বলি তা অনুসরণ করো, আমি যা করি তা অনুসরণ করো না।"

১৪৭. এ আয়াতে সেসব কবিদের বৈশিষ্ট্য বর্ণনা করা হয়েছে, যারা উপর্যুক্ত কবিদের থেকে ব্যতিক্রম। এ ব্যতিক্রম কবিদের চারটি বৈশিষ্ট্যর কথা এখানে উল্লিখিত হয়েছে।

- (১) এ কবিরা আল্লাহর রাসূল, আসমানী কিতাবসমূহ এবং আথিরাতে বিশ্বাস করেন।
- (২) তাঁরা নিজেদের কর্মজীবনে সং থাকার জন্য সচেষ্ট থাকেন। তাঁরা ফাসেক, দৃষ্কতকারী ও পাপী নন এবং নৈতিকতার বাঁধন মুক্ত হয়ে বোকামীর পরিচয় দেন না।
- (৩) তাঁরা জীবনের সকল কাজ-কর্মে, সর্বাবস্থায়, সুখে-দুখে আল্পাহকে বেশী বেশী স্মরণ করেন। তাঁরা ব্যক্তি জীবনে যেমন আল্পাহকে সদা-সর্বদা স্মরণে রাখেন, তেমনি তাঁদের কবিতায়ও তার চিহ্ন ফুটে উঠে। তাঁদের কাব্য-প্রতিভা আল্পাহর দীনের জন্যই উৎসর্গীকৃত।
- (৪) এ কবিগণ নিজেদের ব্যক্তিগত স্বার্থে কারোর নিন্দা করে না এবং ব্যক্তিগত ও বংশীয় বা গোত্রীয় বিদ্বেষে প্রতিশোধের আগুন জ্বালায় না। তবে যখন যালিমের মুকাবিলায়

সিত্যের প্রতি সমর্থন দানের প্রয়োজন দেখা দেয়, তখন সে তার লেখনি শক্তি ও কণ্ঠকে একই। কাজে ব্যবহার করে, যে কাজে একজন মুজাহিদ তার হাতিয়ার ব্যবহার করে।

কাষ্টির ও মুশরিক কবিরা রাস্লুল্লাহ (স)-এর বিরুদ্ধে যখন কুৎসা রটনা, দোষারোপ ও অপবাদ ছড়ানো শুরু করেছিল তখন তার জবাব দানের জন্য রাস্লুল্লাহ (স) ইসলামী কবিদেরকে উৎসাহ যুগিয়েছেন। তিনি কা'ব ইবনে মালিক (রা)-কে বলেন—"ওদের নিন্দা করো, কেননা আল্লাহর কসম, যার হাতের মুঠোয় আমার প্রাণ—তোমার কবিতা তাদের (কাষ্টির কবিদের) জ্বন্য তীরের চেয়েও বেশী তীক্ষ্ণ ও ধারালো।"

রাসূলুল্লাহ (স) কবি হাস্সান ইবনে সাবিত (রা)-কে বললেন—"তাদের মিথ্যা আচরণের জবাব দাও। জিবরাঈল তোমার সাথে আছে" এবং "বলো, পবিত্র আত্মা তোমার সাথে আছে।"

রাসূলুল্লাহ (স)-এর বক্তব্য ছিল—"মু'মিন তলোওয়ার ও যবান দিয়ে লড়াই করে।"

১৪৮. যারা সত্যকে দাবিয়ে রাখার জন্য রাস্লুল্লাহ (স)-কে কবি, গণক, যাদুকর ও পাগল ইত্যাদি অপবাদ দিয়ে বেড়াতো সেসব যালিমদের কথাই এখানে বলা হয়েছে যে, তারা খুব শীঘ্রই জানতে পারবে তাদের কাজের পরিণাম ফল কি ? এবং তাদের কৃতকর্ম তাদেরকে কোথায় নিয়ে পৌছিয়েছে ? এসব যালিমদের সেসব কাজের উদ্দেশ্য ছিল, যারা রাস্লুল্লাহ (স) সম্পর্কে কিছু জানে না এমন লোকদেরকে তাঁর দাওয়াত সম্পর্কে খারাপ ধারণা দিয়ে তাঁর থেকে দ্রে সরিয়ে রাখা যেন তারা তাঁর শিক্ষার প্রতি ঝুঁকে পড়তে না পারে।

### (১১শ রুকৃ' (১৯২-২২৭ আয়াত)-এর শিক্ষা)

- আল কুরআন রাব্বুল আলামীন-এর নিকট থেকে বিশ্বস্ত আত্মা জিবরাঈল (আ)-এর মাধ্যমে
  আখেরী নবী মুহাম্মাদুর রাস্লুল্লাহ (স)-এর উপর নাথিল হয়েছে—এতে কোনো প্রকার সন্দেহ
  সংশয় নেই।
- ২. সকল আসমানী কিতাব সংশ্লিষ্ট নবীদের নিজস্ব ভাষায়ই নাথিল করা হয়েছে, যাতে তিনি তাঁর জাতির লোকদেরকে সহজভাবে সতর্ক করতে পারেন।
- ৩. আল কুরআন নাযিল হয়েছে আমাদের প্রিয়নবী (স)-এর মাতৃভাষা বিতদ্ধ ও প্রাঞ্জল আরবী ভাষায় এবং আরবী ভাষায় লিখিত কুরআন-ই কুরআন। অন্য কোনো ভাষায় কুরআনের কোনো অংশ বা সম্পূর্ণ কুরআনের বিষয়বস্তুর অনুবাদকে কুরআন বলা হবে না।
- পূর্ববর্তী আসমানী কিতাবসমূহেও কুরআনের কোনো কোনো বিষয় উল্লিখিত ছিল। অনেক হাদীস দ্বারা এর সমর্থন পাওয়া যায়।
- ৫. আল কুরআনের সত্যতার অকাট্য নিদর্শনগুলোর মধ্যে অন্যতম হলো—বনী ইসরাঈলের আলেমগণও তাদের কিতাবের মাধ্যমে আল কুরআন-এর জ্ঞান সম্পর্কে অবহিত রয়েছেন।
- ৬. কুরআন অমান্যকারীরা তাদের কাজের সপক্ষে বিভিন্ন খোঁড়া অজুহাত খাড়া করেই থাকে। মূলত তাদের উদ্দেশ্য ঈমান গ্রহণ করা থেকে বিরত থাকা।

- ় ৭. ঈমান আনার তাওফীক দেন আল্লাহ তা আলা। অতএব আল্লাহ তা আলার নিকট খাঁটি ঈমানী। ও নেক আমলের জন্য দোয়া করতে হবে।
- ৮. আসমানী আয়াব যখন এসে পড়ে তখন তাওবা ও ঈমান গ্রহণযোগ্য হয় না। সূতরাং আয়াব আসার আগেই তাওবা করে ঈমান আনতে হবে।
- ৯. আযাব এসে পড়ার পর আর কোনো অবকাশ দেয়া আল্লাহর রীতি নয়। আর যে কোনো মুহূর্তে আল্লাহর আযাব এসে পড়তে পারে। সুতরাং এখন থেকেই তাওবা-ইসতিগফার করে নেক আমল করে যেতে হবে।
- ১০. দুনিয়ার শান-শওকত ও ভোগ-বিলাসের উপকরণ আখিরাতে কোনো উপকারে আসবে না। ঈমান ও নেক আমল-ই হবে আখিরাতের মূল্যবান সম্পদ। সূতরাং তা-ই অর্জনে সচেষ্ট থাকাই হবে বুদ্ধিমানের কাজ।
- ১১. আল্লাহ তা আলা কোনো জাতির কাছে সতর্ককারী না পাঠিয়ে তাদের উপর আযাব নাযিল করেন না। সুতরাং কোনো ধ্বংসপ্রাপ্ত জাতি-ই তাদের ধ্বংসের জন্য আল্লাহ তা আলাকে দোষারোপ করার সুযোগ পাবে না।
- ১২. আল কুরআন আল্লাহর নিকট থেকে জিবরাঈল আমীনের মাধ্যমে রাসূলুল্লাহ (স)-এর নিকট এসেছে। কোনো শয়তানের পক্ষে এর মধ্যে হস্তক্ষেপ করার কোনো সুযোগ ছিল না। কারণ আল্লাহ শয়তানদেরকে তা থেকে নিরাপদ দূরে রেখেছিলেন।
- ১৩. কৃষ্ণর ও শির্ক করলে তার পরিণামফল থেকে রেহাই পাওয়া যাবে না। সাধারণ মানুষতো দূরের কথা, নবী-রাসূলগণও যদি শির্ক করতেন তারাও আল্লাহর পাকড়াও থেকে রেহাই পেতেন না।
- ১৪. দীনের দাওয়াত নিজ পরিবার-পরিজন ও আত্মীয়-স্বজনকেই প্রথমে দিতে হবে। তাদেরকে দিয়েই দাওয়াতী কাজ শুরু করতে হবে।
  - ১৫. নেক আমলকারী মু'মিনদের সাথে বিন্মু আচরণ করতে হবে।
- ১৬. যারা দীনের দাওয়াত গ্রহণ করবে না এবং আল্লাহ ও তাঁর রাসূলের আনুগত্য করবে না, তাদের কর্মকাণ্ডের দায় থেকে দাওয়াত দানকারী মুক্ত। এজন্য তারা নিজেরাই দায়ী থাকবে।
- ১৭. সকল অবস্থায় পরাক্রমশালী পরম দয়ালু আল্লাহর উপর তাওয়ার্কুল রেখেই দীনের কাজ করে যেতে হবে। আল্লাহর উপর যথার্থ তাওয়ার্কুল মানুষকে দুনিয়ার সকল কিছু থেকে মুখাপেক্ষীহীন করে দেয়।
- ১৮. আল্লাহ তা আলা দীনের পথের সংগ্রামীদেরকে সকল অবস্থায়-ই সাহায্য করেন এবং সকল অবস্থায়-ই চোখে চোখে রাখেন। সূতরাং নির্ভয়ে দীনের কাজে এগিয়ে যেতে হবে।
- ১৯. আল্লাহ তা আলার শোনার বাইরে এবং তাঁর জ্ঞানের বাইরে কোনো কিছুই নেই। তিনি তাঁর পথে সংগ্রামীদের সকল তৎপরতা দেখেন, শোনেন এবং জানেন।
- ২০. মানুষের ভাগ্য গণনাকারী, ভবিষ্যত বক্তা, গণক প্রভৃতি লোকগুলো শয়তানের অনুসারী ও ঘোর মিথ্যাবাদী। এসব লোক শয়তানের প্ররোচনায় এসব করে। সুতরাং এসব লোক থেকে দূরে থাকতে হবে।
- ২১. কাফির-মুশরিক কবি যারা মিথ্যা, অমূলক, অশ্লীল ও শিরকী ভাবধারা সম্বলিত কবিতা রচনা করে, তাদের অনুসরণকারীরা পথভষ্ট।

- ২২. ঈমানদার ও সংকর্মশীল কবি যাদের কবিতা তাওহীদ, রিসালাত ও আখিরাত প্রভৃতি বিষয়ে সমৃদ্ধ এবং আল্লাহ তা'আলার হাম্দ ও রাস্লের না'ত তথা প্রশংসাসূচক বিষয় নিয়ে রচিত তারা অবশ্যই কলমী মুজাহিদ। আল্লাহ তা'আলা তাদেরকে অবশ্যই এর জন্য উত্তম জাযা দান করবেন।
- ২৩. বাতিলের অনুসারী কবিগণের কথায় ও কাজে গড়মিল থাকে। তারা যা বলে, তা তারা করে না। সূতরাং এদের থেকে দূরে থাকতে হবে।
- ২৪. আল্লাহ ও রাসৃল কর্তৃক পছন্দনীয় কবিদের বৈশিষ্ট্য ৪টি−(১) মু'মিন হওয়া (২) সৎকর্মশীল হওয়া, (৩) সদা-সর্বদা আল্লাহকে হ্মরণ রাখা ও (৪) ব্যক্তিগত স্বার্থে, বংশীয় বা গোত্রীয় বিদ্বেষে প্রতিশোধ গ্রহণ না করা এবং মিধ্যা ও অশ্লীল কবিতা রচনা থেকে বিরত থাকা।

### শূরা ও'আরা সমাঙ

## স্রা আন নাম্শ-মাকী আয়াত ঃ ৯৩ রুকু' ঃ ৭

#### নামকরণ

'আন-নাম্ল' অর্থ পিঁপড়া, স্রার ১৮ আয়াতে উল্লিখিত আন নাম্ল থেকেই স্রার নামকরণ করা হয়েছে। অর্থাৎ এটা সেই স্রা যাতে 'নাম্ল'-এর কথা বলা হয়েছে, অথবা 'নাম্ল' শব্দটি উল্লেখ আছে।

#### নাযিলের সময়কাল

রাস্পুল্লাহ (স)-এর মাকী জীবনের মাঝামাঝি সময়ে অবতীর্ণ সূরাগুলোর সাথে এ স্রার বিষয়বস্থু ও বর্ণনা ধারার মিল থাকায় অনুমান করা যায় যে, স্রাটি উপরোজ সময়েই নাযিল হয়েছে। হযরত ইবনে আব্বাস (রা) ও জাবের ইবনে যায়েদ (রা)-এর মতে, সূরা আল শুআরা, সূরা আন নাম্ল ও সূরা আল কাসাস পর পর নাযিল হয়েছে।

#### আলোচ্য বিষয়

সূরার আলোচ্য বিষয়কে দুটো অংশে ভাগ করা যায়। প্রথম রুক্' থেকে চতুর্থ রুক্'র শেষ পর্যন্ত একটি অংশ এবং পঞ্চম রুক্' থেকে সূরার শেষ পর্যন্ত অপর অংশটি বিস্তৃত।

প্রথম অংশের মূল বক্তব্য হলো—কুরআন মাজীদ থেকে উপকৃত হওয়ার যোগ্যতা একমাত্র তারাই অর্জন করতে পারে, যারা কুরআন মাজীদের উল্লিখিত সত্যসমূহকে মৌলিক সত্য হিসেবে নিঃসন্দেহে স্বীকার করে নেয়, অতপর সে সত্যের চাহিদা অনুযায়ী নিজের জীবনকে গড়ে তুলতে সচেষ্ট হয়। তবে যে বিষয়টি এপথে আসতে মানুষকে বাধা সৃষ্টি করে, তাহলো—আখিরাতে অবিশ্বাস। আখিরাত অস্বীকৃতি মানুষকে দায়িত্বহীন, ইচ্ছার দাস ও দুনিয়ার প্রেমে পাগল করে তোলে। অতপর মানুষের পক্ষে আল্লাহর নিকট আত্মসমর্পণ এবং নিজের ইচ্ছা-আকাচ্চার উপর নীতি-নৈতিকতার বন্ধন মেনে নিতে পারে না। অতপর মানুষের সামনে তিন প্রকার আদর্শ পেশ করা হয়েছে।

প্রথম আদর্শ হলো—আখিরাতে অবিশ্বাসীদের। এদের পুরোভাগে রয়েছে ফিরআউন, সামৃদ জাতির নেতৃবৃদ্দ এবং লৃত জাতির বিদ্রোহীগণ। এসব লোকের চরিত্র গঠিত হয়েছিল আখিরাত অবিশ্বাস এবং তার ফলে সৃষ্টি প্রবৃত্তির গোলামী থেকে। এরা আল্লাহর কুদরতের সুস্পষ্ট নিদর্শন দেখার পরও ঈমান আনতে রাজী হয়নি। পক্ষান্তরে যারা তাদেরকে দুনিয়া-আখিরাতের কল্যাণের দিকে আহ্বান জানিয়েছে তাদেরকে তারা নিজেদের দুশমন ভেবে নিয়েছে। যেসব কাজ মন্দ হওয়ার ব্যাপারে কোনো বিবেকবান লোকই অস্বীকৃতি জানাতে পারে না সেসব কাজেই তারা অভ্যন্ত হয়ে গেছে। তাদের চেতনা তখন পর্যন্তও জাগ্রত হয়নি, আল্লাহর আযাব আসার উপক্রম হয়ে পড়েছে। অতপর যখন আযাব এসেই পড়েছে তখন তাদের সামনে সত্য স্পষ্ট হয়ে গেছে। কিন্তু তখন তো সিদ্ধান্ত চূড়ান্ত হয়ে গেছে।

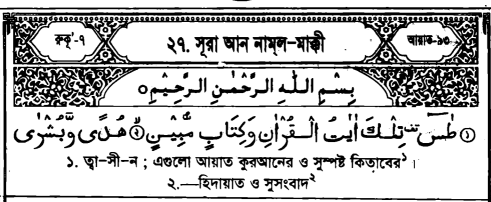
দিতীয় আদর্শ হলো—হযরত সুলায়মান (আ)-এর। আল্লাহ তা'আলা তাঁকে মক্কার্মী কান্ধিরদের চিন্তা-কল্পনারও অধিক ধন-সম্পদ, শৌর্য-বীর্য, শাসন-ক্ষমতা ও গৌরব মর্যাদা দান করেছেন; কিন্তু তা সম্থেও তিনি যেহেতু মনে করতেন যে, আল্লাহর সামনে তাঁকে জবাবদিহি করতে হবে এবং তিনি যা কিছু লাভ করেছেন তা একমাত্র আল্লাহর দান, তাই তাঁর মন্তক সদা-সর্বদা আল্লাহর সামনে অবনতই থাকতো এবং অহংকার-অহমিকা চিহ্নও তার চরিত্রে দেখা যেতো না।

তৃতীয় আদর্শ উপস্থাপন করা হয়েছে সাবার রাণীর। তিনি ছিলেন আরবের ইতিহাসে সবচেয়ে বিখ্যাত প্রভাব-প্রতিপত্তিশালী মুশরিক জাতির শাসক। দুনিয়াতে যেসব বিষয় নিয়ে গর্ব-অহংকার করা যেতে পারে, তার সবই তাঁর ছিল। কুরাইশ সরদারদের চেয়ে লক্ষণ্ডণ বেশী ধন-সম্পদ, প্রভাব-প্রতিপত্তি ও শাসন-ক্ষমতার অধিকারী ছিলেন তিনি। পিতৃ-পুরুষদের ধর্মের অনুসরণ এবং নিজ ক্ষমতা ধরে রাখার উদ্দেশ্যে তাঁর পক্ষে শিরক ত্যাগ করা এবং তাওহীদ গ্রহণ করা একজন সাধারণ মুশরিকের চেয়ে অত্যন্ত কঠিন ছিল। কিন্তু যখনই তাঁর সামনে সত্য স্পষ্ট হয়ে পড়েছে, তখন তিনি নির্দ্ধিয়ে সত্যকে গ্রহণ করে নিয়েছেন। সত্যকে গ্রহণ করে নেয়ার পথে কোনো শক্তি, লোভ-লালসা, আশংকা তাঁকে বাধা দিয়ে রাখতে পারেনি। তাঁর বিবেক তাঁর অন্তরে আল্লাহর সামদে জবাবদিহির অনুভৃতি সৃষ্টি করে দিয়েছে।

সূরার দ্বিতীয় অংশে আল্লাহ তা'আলা পৃথিবীর কয়েকটি সুস্পষ্ট ও অকাট্য সত্যের দিকে ইংগিত করে কাফিরদের প্রতি কয়েকটি প্রশ্ন রেখেছেন যে, তোমরা যে শিরকের মধ্যে ডুবে আছো এ অনিবার্য সত্যগুলো কি তোমাদের শিরকের পক্ষে সাক্ষ্য পেশ করে, না-কি কুরআন যে তাওহীদের শিক্ষা পেশ করছে তার সাক্ষ্যদান করে ? অতপর কাফিরদের মূল সমস্যার কথা বলা হয়েছে যে, তাদের এ অবস্থার মূল কারণ হলো—আধিরাত অস্বীকার। তাদের বিশ্বাস অনুযায়ী যদি আধিরাত না-ই থাকে। তাহলে যখন সবকিছু ধ্বংস হয়ে যাবে এবং মাটিতে মিশে যাবে, আর দুনিয়ার জীবনের সকল সংগ্রামসাধনার কোনো ফলাফলই মৃত্যুর পর প্রকাশ পাবে না তখন মানুষের জন্য সত্য-মিধ্যার কোনো পার্থক্য থাকবে না, এবং মানুষের জীবনব্যবস্থা কি সত্যের উপর ছিল, না-কি অসত্যের উপর ছিল, এ প্রশ্নের কোনো গুরুত্বই থাকে না।

এসব আলোচনার মূল উদ্দেশ্য হলো—যারা গাফিলতের মধ্যে ডুবে আছে তাদেরকে সচেতন করে দেয়া এবং তাদেরকে এর পরিণতি সম্পূর্কে অবহিত করা। তাই ষষ্ঠ ও সপ্তম রুকু'তে আখিরাত সম্পর্কে সচেতন করার সহায়ক আলোচনা করা হয়েছে।

অবশেষে বলা হয়েছে যে, এ দাওয়াত যদি গ্রহণ করো, তাহলে তোমাদের লাভ। আর যদি এ দাওয়াতকে উপেক্ষা করো, তবে তোমাদেরই ক্ষতি হবে। আর যদি এ দাওয়াত গ্রহণের জন্য আল্লাহর এমন সব নিদর্শনের অপেক্ষা করো, যেসব নিদর্শন আসার পর আর না মেনে উপায় থাকে না তখন আর কোনো লাভ হবে না, কারণ তা হলো চূড়ান্ত সময়।



لِلْمُؤْمِنِيْسَ فَ الَّذِيْسَ يُعِيمُونَ الصَّلُوةَ وَيُؤْتُونَ الرَّكُوةَ وَهُرُ لِلْمُؤْمِنِيْسَ فَ الرَّكُوةَ وَهُرُ لِلْمُؤْمِنِيْسَ فَ الرَّاسِةِ يَعْمَدُهُ الصَّلُوةَ وَيُؤْتُونَ الرَّكُوةَ وَهُرُ

- تلك ا पान ने ने و (ज्ञा भोन) এ विष्टिन इतक्छलात जर्थ এक भाव जाहार है कार्तन । والمنطق (ज्ञा भोन) এ विष्टिन इतक्छलात जर्थ अत्र जाता है के लेकार कि ने के लेकार के लेकार के के लेकार के
- ১. অর্থাৎ এ কিতাবটি যেসব শিক্ষা, বিধান ও নির্দেশ দিয়েছে তা সুস্পষ্ট। আর এ কিতাব সত্য মিথ্যার পার্থক্য ও সুস্পষ্টভাবেই তুলে ধরেছে। আর তাই এটা যে নির্ভেজ্ঞান্স আল্লাহর কিতাব তা-ও সুস্পষ্ট। যে বা যারা এ কিতাবটি বুঝে ওনে পাঠ করবে, সে নিসন্দেহে বলবে যে, এটা মৃহাম্মাদ (স)-এর রচিত হতেই পারে না ; বরং এটা সন্দেহাতীতভাবে আল্লাহর কিতাব।
- ২. অর্থাৎ আল কুরআনের আয়াতগুলো মানুষকে পথের দিশা দেয়ার ব্যাপারে যেমন স্বয়ংসম্পূর্ণ তেমনি ভাল কাজের সুসংবাদ দেয়ার ব্যাপারেও স্বয়ংসম্পূর্ণ।
- ৩. অর্থাৎ এ কিতাবের আয়াতগুলো সেসব লোকের জন্যই সঠিক পথের দিক-নির্দেশনা দেয় এবং শুভ সংবাদও দেয়—যারা তা মেনে নেয়। অন্য কথায় যারা এ কিতাবকে আল্লাহর কিতাব হিসেবে মেনে নিয়ে এর যাবতীয় বিধান পালন করার জন্য সচেষ্ট হয় এবং তার বাহ্যিক আলামত হিসেবে নামায কায়েম করে ও সম্পদের যাকাত দেয়, তাদের জন্যই এ কিতাব হিদায়াত ও সুসংবাদ।

নামায ও যাকাত যারা যথাযথভাবে আদায় করবে, তাদেরকে কুরআন মাজীদ সত্য-সঠিক পথের সন্ধান দেবে। এ পথের সকল স্তরেই তাদেরকে তদ্ধ-অতদ্ধ এবং ন্যায়-অন্যায়ের পার্থক্য বৃঝিয়ে দেবে।এ পথের প্রত্যেকটি চৌমাথায় ভুল পথে চলার হাড থেকে

## 

أَعْمَالُهُرْ فَهُرْ يَعْمَهُ وْنَ ﴿ أُولِئِكَ الَّنِ يَنَ لَهُرْ سُوْءُ الْعَنَابِ وَهُرْ مَمْ مَالُهُمْرُ سُوْءً الْعَنَابِ وَهُرْ مَمْرَ مُوْءً الْعَنَابِ وَهُرْ مَمْرَ سُوْءً الْعَنَابِ وَهُرْ مَمْرَ مَهُمْ يَعْمَدُ بَهُ وَمَمْرُ مَمْرُ سُوْءً الْعَنَابِ وَمُرْ مَمْرُ مَمْرُ مَا يَعْمَدُ بَهُ مَا يَعْمَدُ مِنْ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلِي عَلَيْهُ عَا عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَّا عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلِي عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلِي عَلَيْهُ عَلِي عَلَيْهِ عَلِي عَلَيْهِ ع

- بالأخرة بالمخرة ب

বাঁচাবে। তাদেরকে এ নিশ্বয়তাও দেবে যে, দুনিয়াতে সত্য-সঠিক পথে চলার ফলে অবস্থা যেমন-ই হোক না কেন, পরিণামে এর বদৌলতে চিরন্তন সফলতা তারাই লাভ করবে এবং মহান আল্লাহর ক্ষমা ও সন্তুষ্টি লাভে তারাই সক্ষম হবে। শিক্ষকের শিক্ষা থেকে এমন ছাত্রই লাভবান হতে পারে, যে শিক্ষকের প্রতি আস্থা স্থাপন করে এবং তার নির্দেশ অনুসারে প্রস্তুতি গ্রহণ করতে থাকে।

- 8. আখিরাতে বিশ্বাস ঈমান-এর অন্তর্ভুক্ত। কালিমায়ে শাহাদাতে সাতটি বিষয় উল্লেখিত আছে, সেগুলোর উপর বিশ্বাস আনাই ঈমান। তবে তার মধ্যে আখিরাতে বিশ্বাস গুরুত্বপূর্ণ বিধায় এটাকে আলাদাভাবে উল্লেখ করা হয়েছে। এটা এমনই গুরুত্বপূর্ণ যা মানুষের দুনিরার জীবনকে নিয়ন্ত্রণ করে। আখিরাতে যার দৃঢ়-বিশ্বাস রয়েছে সে দুনিয়ার ক্ষতিকে উপেক্ষা করে আখিরাতের লাভকেই অগ্রাধিকার দেবে। যাদের আখিরাতের প্রতি বিশ্বাস দৃঢ় নয় তাদের পক্ষে ঈমান ও ইসলামের পথে চলা মোটেই সম্ভব নয়।
- ৫. অর্থাৎ যারা আখিরাতে বিশ্বাস করে না তাদের মন্দ কাজগুলোকে আমি তাদের কাছে শোভনীয় করে দিয়েছি, ফলে তারা সে কাজেই লিপ্ত হয়ে থাকে। মানুষ যখন তার এ দুনিয়ার কাজ-কর্মের ফলাফলকে এ দুনিয়ার জীবনের মধ্যেই সীমিত বলে বিশ্বাস করবে, তখন তার কাছে ভাল-মন্দ, সত্য-মিথ্যা, কুফর ও শিরক, পাপ ও পুণ্য এসবই অর্থহীন হয়ে যাবে। সে এমন কাজকেই ভাল মনে করবে যা তাকে দুনিয়াতে সুখে-স্বাচ্ছন্যে রাখবে। অপরদিকে এমন সব কাজকেই মন্দ মনে করবে যা তার দুনিয়ার সুখ-স্বাচ্ছন্যের জন্য ক্ষতিকর বলে প্রমাণিত হবে। এ সুখ-স্বাচ্ছন্যের জন্য সে ন্যায়-অন্যায় যেকোনো পথ ও পন্থা অবলম্বন করতে কোনো জক্ষেপ করবেনা। অপরদিকে সে এমন লোকদেরকে নিতান্তই বোকা মনে

# فَى الْاَخْرَةِ هُمُ الْاَخْسُ وَنَ ٥ وَ اِنْكَ لَتَلَقَّى الْقُرْانَ مِنْ لَّكُنْ حَكِيْرِ أَفَى الْخُرَةِ هُمُ الْاَخْسُ وَنَ ٥ وَ اِنْكَ لَتَلَقَّى الْقُرْانَ مِنْ لَكُنْ حَكِيْرِ آَفَةَ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

عَلَيْ وَ اللَّهِ مَا يَكُمْ مِنْهَا بِخَبَرِ أَوْ عَلَى مُوسَى لِاَهْلِهِ إِنَّى أَنْسَتَ نَارًا سَاتِيكُمْ مِنْهَا بِخَبَرِ أَوْ (যিনি) অসীম জ্ঞানী ৭. (স্বরণীয়) যখন মূসা তাঁর পরিবারবর্গকে বললেন শনিক্তয়ই আমি আগুন দেখছি, এখনই আমি সেখান থেকে তোমাদের জন্য নিয়ে আসতে পারবো কোনো খবর অথবা

করবে যারা আখিরাতে জবাবদিহির কথা চিন্তা করে ন্যায়-অন্যায়, হালাল-হারাম, পাপ-পূণ্য ইত্যাদি মেনে চলার মাধ্যমে নিজেদের জীবনকে নিয়ন্ত্রণ করে জীবনযাপন করবে। সে তার নিজের কাজকে নিজের দৃষ্টিতে অত্যন্ত কল্যাণকর মনে করবে।

- ৬. এখানে বলা হয়েছে যে, আখিরাতে অবিশ্বাসী দুনিয়া পূজারী এসব লোকদের জন্য নিকৃষ্ট শান্তি রয়েছে। তবে এখানে একথা পরিষ্কার করে বলা হয়নি যে, এ শান্তি কোথায় হবে। তবে এ দুনিয়াতেও বিভিন্ন ব্যক্তি, দল ও জাতি বিভিন্নভাবে এ শান্তি ভোগ করে। দুনিয়া থেকে বিদায় নেয়ার সময় এমনকি আসন্ন মৃত্যুর সময়ও এ য়ালিমরা এ শান্তির একটি অংশ ভোগ করে। আলমে বরমখ তথা মৃত্যু থেকে নিয়ে কিয়ামত পর্যন্ত সময়ে মানুষ এ শান্তি ভোগ করতে থাকবে। আর হাশর ময়দানে হিশাব-নিকাশ চূড়ান্ত হয়ে য়াওয়ার পর তো শান্তির ধারাবাহিকতা যে ভক্র হবে, তা আর কোনো দিন শেষ হবে না।
- ৭. অর্থাৎ এ কুরআনে বর্ণিত বিষয়গুলো কোনো মানুষের কাল্পনিক বা আন্দাঞ্জঅনুমানের ভিত্তিতে রচিত কোনো কথা নয়; বরং মহাজ্ঞানী ও প্রজ্ঞাময় মহান আল্লাহর কথা।
  যিনি তাঁর সৃষ্টির প্রয়োজন ও কল্যাণ, তার অতীত, বর্তমান ও ভবিষ্যত সম্পর্কে পুরোপুরি
  জ্ঞান রাখেন। তাঁর বান্দাহদের সংশোধন ও পথ নির্দেশনার জন্য তাঁর জ্ঞান সবচেয়ে
  কল্যাণকর ব্যবস্থাই গ্রহণ করে।
- ৮. এ ঘটনা ত্র্রনই সংঘটিত হয়েছিল, যখন মূসা (আ) মাদায়েন থেকে স্ব-পরিবারে নতুন কোনো বাসস্থানের উদ্দেশ্যে আসছিলেন। তিনি এ সময় তূর পাহাড়ের নিকটে

# اَتِيكُرْ بِشِهَابٍ قَسَسٍ لَّعَلَّكُرْ تَصْطَلُونَ۞فَلُمَّاجَاءَ هَا نُـوْدِي

তোমাদের জন্য নিয়ে আসবো জ্বলন্ত অসার সন্তবত তোমরা শরীর গরম করতে পারবে<sup>ন্ট</sup>।" ৮. অতপর যখন তিনি (মৃসা) তার (আন্তনের) কাছে আসলেন, তাঁকে ডেকে বলা হলো<sup>১০</sup>——

اَنَ بُـوْرِكَ مَنْ فِي النَّارِ وَمَنْ حَوْلَهَا وَسُحِيَ اللَّهِرَبِّ الْعَلَيْدِينَ ﴿ مُرْحَى اللَّهِرَبِّ الْعَلَيْدِينَ ﴿ مُعْمَدَةُ مَا اللَّهِ رَبِّ الْعَلَيْدِينَ ﴾ 'مَعْمَدَةُ مَعْمَةُ مَا اللَّهِ رَبِّ الْعَلَيْدِينَ وَمَنْ حَوْلَهَا وَسُحَى اللَّهِ رَبِّ الْعَلَيْدِينَ وَمَنْ مُعْمَدَةً مَعْمَةً مَا اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ الْعُلَّا اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

قَبَس ; ज्वाख (ب+شهاب) بشهاب (اتى + كم) اتيكُمْ اتى - كم) اتيكُمْ اتى - كم) اتيكُمْ اتى - كم) اتيكُمْ المعتقدة بعد المعتقدة ال

পৌছেন। বর্তমানে তাকে সিনাই পাহাড় ও মৃসা পর্বত বলা হয়। ঘটনাটি এ পাহাড়ের পাদদেশে সংঘটিত হয়।

৯. হ্যরত মৃসা (আ)-এর কথা থেকে মনে হয় এ ঘটনার সময়টা সম্ভবত শীতকাল ছিল। তিনি একটি অপরিচিত এলাকা অতিক্রম করছিলেন। এ অঞ্চলের পথঘাটও তাঁর জানা ছিল না। তদুপরি ছিল অন্ধকার রাত। তাই একটু দূরে আগুন জ্বলতে দেখে তিনি ভাবলেন যে, সামনে সম্ভবত কোনো লোকালয় রয়েছে। তাই তিনি পরিবারের লোকদেরকে বললেন, তোমরা এখানে অপেক্ষা করো, আমি সামনে গিয়ে জেনে আসি এখানে কোন্কোন্জনপদ রয়েছে। আর ওরাও যদি আমাদের মতো হয় এবং কোনো তথ্য পাওয়া-ই না যায়, তাহলে তাদের নিকট থেকে অন্তত কিছু অংগার তো আনা যাবে। যদ্বারা তোমাদের শরীর গর্মম করতে পারবে।

১০. মৃসা (আ)-এর নবুওয়াত পাওয়ার এ ঘটনা অনেক স্রায় বিভিন্ন ভঙ্গিতে আলোচনা করা হয়েছে। বিভিন্ন স্রার বর্ণনাভঙ্গি বিভিন্ন হলেও বিষয়বন্ধ প্রায় একই। সেই শীতের রাতে বিভিন্ন কারণে মৃসা (আ)-এর আগুনের প্রয়োজন ছিল। আপ্রাহ তা আলা ত্র পাহাড়ের একটি গাছে তাকে আগুন দেখালেন ! কিন্তু সেখানে আগুনও জ্বাছিল না, আর ধোঁয়াও দেখা যাজিল না। আর এ আগুনের মধ্যে দাঁড়িয়েছিল একটি সবুজ শ্যামল গাছ। সেখান খেকেই এ আগুয়াজ আসছিল। এ আগুয়াজ চারিদিক থেকেই শোনা যাজিল। এখানে 'যে আগুনের মধ্যে আছে' বলে মৃসা (আ)-কে বুঝানো হয়েছে। আর 'যারা তার চারপাশে আছে' বলে ফেরেশতাদেরকে বুঝানো হয়েছে।

# ٥ يَمُوسَى إِنَّا أَنَا اللهُ الْعَزِيْرُ الْحَكِيْرُ ﴿ وَالْقِ عَصَاكَ \* فَلَمَّا رَأَهَا وَأَمَّا

৯. হে মৃসা অবশ্যই আমি আল্লাহ—প্রবল পরাক্রমশালী প্রজ্ঞাময়। ১০. আর আপনি নিক্ষেপ করুন আপনার লাঠি; অতপর তিনি যখন দেখলেন তাকে (লাঠিটিকে)

# إِنِّي لَا يَخَانُ لَكَيَّ الْمُرْسَلُونَ أَوْ إِلَّا مَنْ ظَلَرُ ثُرَّ بَنَّ لَ مُسْلًا

নিশ্চয় আমি তো আছি ; আমার কাছে রাসূলগণ ভয় পান না<sup>১৩</sup>। ১১. তবে যে সীমালংঘন করে<sup>১৪</sup> অতপর (তা) বদলে নেয় ভাল কাজে

- ১১. আর 'আল্লাহ রাব্বৃল আলামীন অতি পবিত্র মহিমান্থিত' বলে মূসা (আ)-কে সতর্ক করে দেয়া হচ্ছে যে, আল্লাহ তা আলা কোনো আকার-আকৃতি ধারণ করে এ গাছের উপর বসে কথা বলছেন এরূপ মনে করার কোনো কারণ নেই। তিনি এসব আকার-আকৃতি থেকে পবিত্র। তিনি নিজেই তোমার সাথে কথা বলছেন।
- ১২. 'জান্নুন' দারা ছোট সাপ বুঝানো হয়েছে। সূরা আ'রাফ ও সূরা ও'আরায় 'মু'বানুন' উল্লিখিত হয়েছে, যার অর্থ 'অজগর'। মূলত তা অজগরই ছিল; কিন্তু তার চলার ত্রিতগতির কারণে এখানে 'জান্নুন' বলা হয়েছে। কারণ অজগরের চেয়ে ছোট সাপের গতি অত্যম্ভ দ্রুত হয়ে থাকে।
- ১৩. অর্থাৎ আমি সমস্ত জগতের প্রতিপালক আল্লাহ। আমিইতো আপনাকে আমার কাছে ডেকে এনেছি। এখানে আপনার ক্ষতির আশংকা নেই। আমার কাছে রাসূলগণ

# بعل سُوعِ فَانِّى غَفَ وَرَحِيرُ ﴿ وَادْخِلْ يَلَ كَا فَيْ جَيْبِ لَكَ تَحُرُ ﴾ بعد سُوعِ فَانِّى غَفُ وَرَحِير अस कार्ष्कर भर्त, जारिल जवगारे जािम जािल कमानीन, भर्तम म्यान् और المحرد المحتادة المحت

بَيْضَاءَ مِنْ غَيْرِ سُوعِ تَ فِي تِسْعِ اَيْتِ إِلَى فَرِعُونَ وَقُومِهِ ﴿ إِنَّهُمْرُ ভ্ৰোজ্বল হয়ে, কোনো প্ৰকার ক্ষতি ছাড়াই ; (এ দুটো) ফিরআউন ও তার কওমের প্রতি নয়টি নিদর্শনের শামিল<sup>১৬</sup> ; নিশ্চয়ই তারা

- غَفُورٌ ; শর কাজের ; فَانَىْ ; তাহলে অবশ্যই আমি - بَعْدَ - अंकें - শর কাজের ; فَانَىْ ; শর কাজের ; سَوْءَ ; শর কাজের ; سَوْق कर्मानील ; وَحَيْمٌ ; পরম দ্য়ালু । (১) - আর : ادْخَـلْ : আপনি ঢোকান ; وَحَيْمٌ : আপনার বগলে ; أَنْ خَيْرُ : আপনার বগলে ; فَى جَيْبِك : আপনার বগলে ; سَوْءَ : আপনার বগলে ; خَيْرُ : আপনার বগলে ؛ خَيْرُ : আপনার বগলে : أَنْ أَنْ تَا اللّه : শির্কাউন : الله - শামিল : فَرْعَوْنَ ; প্রতি - الله - الله الله - الله - الله الله - اله - الله -

ভয় পান না। যেকোনো অস্বাভাবিক অবস্থায় আপনার নিরাপন্তার দায়িত্ব তো আমার হাতে। সূতরাং কোনো ভয় নেই।

১৪. একথার অর্থ দু'প্রকার হতে পারে ঃ

এক ঃ রাসূলগণ ভয় পান না। যাদের ভয় পাওয়া উচিত তারা হলো—সে সমস্ত লোক যাদের দ্বারা কোনো ক্রটি-বিচ্যুতি হয়ে যায়, এরপর তারা তাওবা করে সংপথ অবলম্বন করে। তাদের ক্রটি-বিচ্যুতি যদিও আল্পাহ ক্ষমা করে দেন, কিন্তু ক্ষমার পরও শুনাহর কোনো চিহ্ন অবশিষ্ট থাকার সম্ভাবনা থাকে। ফলে তারা সর্বদা ভীত থাকে।

দুই ঃ আল্পাহর রাসূলগণ ভয় করেন না, তাদের ব্যতীত যাদের দ্বারা ক্রটি-বিচ্যুতি তথা সগীরা শুনাহ হয়ে যায় এবং এরপর তা থেকে তাওবা করে নেন। এ তাওবার ফলে সগীরা শুনাহও মাফ হয়ে যায়।

নবী-রাস্লের দ্বারা যেসব ক্রটি-বিচ্যুতি হয় সেটা মূলত সগীরা বা কবীরা কোনোটাই নয়, সেগুলো হয় ইজতিহাদী ক্রটি। এখানে ইংগীত পাওয়া যায় যে, মূসা (আ)-এর দ্বারা এক কিবতীকে হত্যার যে ঘটনা ঘটেছিল, তা যদিও আল্লাহ তা'আলা ক্ষমা করে দিয়েছিলেন, কিন্তু তার প্রতিক্রিয়া তখনও বাকী ছিল এবং মূসা (আ)-এর মধ্যে ভয়ভীতি সঞ্চারিত হয়েছিল। এ ঘটনা না ঘটলে সাময়িক ভয়ভীতিও থাকতো না।-কুরতুবী

১৫. অর্থাৎ কোনো অপরাধকারী যদি তাওবা করে নিজের কর্মনীতি সংশোধন করে নেয় এবং মন্দ কাজের বদলে ভাল কাজ করে যেতে থাকে, তাহলে আমিতো তা ক্ষমা করে দেই। এথানে মৃসা (আ)-এর কিবতী হত্যার ঘটনার দিকে ইংগীত করে তাঁকে সুসংবাদ

# كَانُو ا قُوماً فَسِعَيْنَ ﴿ فَلَمّا جَاءَتُ مَمْ الْيَتْنَا مُبْصِرَةً قَالُو ا هَنَا اللّهُ وَالْمَا اللّهُ ا हिन সীমালংঘনকারী কণ্ডম। ১৩. অতপর যখন আমার সুস্পষ্ট নিদর্শনসমূহ তাদের কাছে পৌছল, তারা বললো—এটাতো

سَحُرُ مَبِينَ ﴿ وَجَحَلُوا بِهَا وَاسْتَيْقَنَتُهَا ٱنْفُسُهُمْ ظُلُمًا وَعَلَوْا بَاللَّهِ عَلَيْهَا وَعَلَوْا بَاللَّهِ عَلَيْهَا وَعَلَيْهَا وَعَلَيْهَا وَعَلَيْهَا وَعَلَيْهَا وَعَلَيْهِا وَعَلَيْهَا وَعَلَيْهَا وَعَلَيْهَا وَعَلَيْهِا وَعَلَيْهِ وَعَلَيْهِا وَاسْتَيْقَنَتُهَا الْنَفْسُهُمْ ظُلُمًا وَعَلَيْهِا وَعَلَيْهِا وَاسْتَيْقَنَتُهَا الْنَفْسُهُمْ ظُلُمًا وَعَلَيْهِا وَاسْتَيْقَنَتُهَا الْنَفْسُهُمْ ظُلُمًا وَعَلَيْهِا وَاسْتَيْقَنَتُهَا الْنَفْسُهُمْ ظُلُمًا وَعَلَيْهِا وَاسْتَيْقَنَتُهَا الْنَفْسُهُمْ طُلُمًا وَعَلَيْهِا وَاسْتَيْقَنَتُهَا اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِا وَاسْتَيْقَنَتُهَا اللَّهُ عَلَيْهِا وَاسْتَيْقَنَاتُهَا اللَّهُ عَلَيْهِا وَاسْتَيْقَنْهُمْ وَعَلَيْهُمْ وَعَلَيْهِا وَاسْتَيْقَالُهُمْ وَعَلَيْهُمْ وَعَلَيْهُمْ وَعَلَيْهُمْ وَعَلَيْهُمْ وَعَلَيْهُمْ وَعَلَيْهُمْ وَعَلَيْهُمْ وَعَلَيْهُمْ وَعَلِيهُ وَعَلَيْهُمْ وَعَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ وَعَلَيْهُمْ وَالْمُؤْمُونُ وَعَلَيْهُمْ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُمْ وَعَلَيْهُمُ وَعَلَيْكُمُ وَعَلَيْهُمْ وَعَلَيْهُمْ وَعَلَيْهُمْ وَعَلَيْهُمْ وَعَلَيْهُمْ وَعَلَيْهُمْ وَعَلَيْهُمْ وَعَلَيْهُمْ وَعَلَيْكُمْ وَعَلَيْهُمْ وَعَلَيْهُمْ وَعَلَّالُمُ وَعَلَيْكُمْ والْعَلَيْكُمْ وَعَلَيْكُمْ وَعَلَيْكُمْ وَعَلَيْكُمْ وَعَلَيْكُمُ وَعَلَيْكُمُ وَعَلَيْكُمُ وَعَلَيْكُمْ وَعَلَيْكُمْ وَعَلَمْ وَ

جَاءَ; কাওম - فَلَمَا وَالْمَانَ - সীমালংঘনকারী। وَاللّه - فَوَمًا - قَوْمًا - قَوْمًا - قَوْمًا - قَانُواً - قُانُواً - قُانُواً - قُانُواً - قُانُواً - قُانُواً - قُانُواً - قُانُواً

দেয়া হচ্ছে যে, আপনার সেই অপরাধ আমি ক্ষমা করে দিয়েছি। এখনতো আমি আপনাকে কোনো শাস্তি দেয়ার জন্য ডাকিনি বরং বড় বড় মু'জিযা সহকারে আপনাকে নবুওয়াতের দায়িত্বে নিয়োজিত করবো।

১৬. হ্যরত মৃসা (আ)-কে সুস্পষ্ট নয়টি মু'জিযা দেয়া হয়েছিল। সূরা বনী ইসরাঈলে বলা হয়েছে যে, মৃসা (আ)-কে আল্লাহ তা'আলা নয়টি সুস্পষ্ট নিদর্শন দিয়ে পাঠিয়েছিলেন। সূরা আ'রাফে মৃসা (আ)-কে প্রদন্ত নয়টি নিদর্শন উল্লিখিত হয়েছে। নিদর্শন-গুলো হলো—(১) লাঠি—যা হাত থেকে ছেড়ে দিলে অজগর হয়ে যেতো; (২) হাত—যা বগলে রেখে বের করে আনলে সূর্যের মতো উজ্জ্বল দেখা যেতো; (৩) প্রকাশ্য জনগণের সামনে যাদুকরদের পরাজয় (৪) মৃসা (আ)-এর পূর্ব ঘোষণা অনুসারে দুর্ভিক্ষ দেখা দেয়া; (৫) বন্যা ও ঝড়; (৬) পংগপাল; (৭) শস্যের গুদামে পোকা-মাকড় এবং মানুষ ও পশু নির্বিশেষে সবার গায়ে উকুন; (৮) বেঙ্ব-এর প্রকোপ; (৯) রক্ত।

১৭. কুরআন মাজীদের বিভিন্ন স্থানে রয়েছে যে, যখন মিসরে কোনো বিপদ-মসীবত আল্লাহর পক্ষ থেকে আসতো, তখন ফিরআউন মৃসা (আ)-কে বলতো— 'আপনার আল্লাহর কাছে দোয়া করে এ মসীবত থেকে আমাদেরকে উদ্ধার করুন, তারপর আপনার সব কথা আমরা মেনে চলবো।' মৃসা (আ) যখন দোয়া করতেন, তখন বিপদ সরে যেতো। তারপরই ফিরআউন আবার আগের হঠকারিতায় ফিরে যেতো। তারপর একে একে যেসব বিপদ-মসীবত মিসরবাসীর উপর আপতিত হয়েছে এবং মৃসা (আ)-এর দোয়ায় সেসব মসীবত অপসারিত হয়ে গেছে, তাতে যেকোনো লোকই এটা বুঝতে সক্ষম যে, এটা আল্লাহ রাব্রুল আলামীনের পক্ষ থেকেই সংঘটিত হয়েছু। তাই হয়রত

# فَأَنْظُرُ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَمُ الْهُفْسِ بِيَ أَنْظُرُ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَمُ الْهُفْسِ بِيَ أَنْ صَافِحَ المُعَامِ المُعَمِّمِ المُعَامِ المُعَمِي المُعَامِ المُعَمِّ المُعَامِ المُعَامِ المُعَامِ المُعَامِ المُعَامِ المُعَامِ المُعَامِ المُعَمِّ المُعَامِ المُعَمِّ المُعَامِ المُعَامِ المُعَامِ المُعَامِ المُعَامِ المُعَمِعِمُ المُعَمِّ المُعَمِّ المُعَمِّ المُعَمِّ المُعَمِّ المُعَمِعِمِ المُعَمِّ المُعَمِّ المُعَمِّ المُعَمِّ المُعَمِّ المُعَمِّ المُعَمِّ المُعَمِّ المُعَمِّ المُعْمِعُ المُعْمِعِ المُعَمِّ المُعَمِّ المُعَمِّ المُعَمِّ المُعَمِّ المُعْمِعُ المُعَمِّ المُع

عَاقِبَةً ; হয়েছিল - كَانَ : কেমন - كَيْفَ : অতএব দেখুন (ف+انظر) – فَانْظُرُ পরিণাম : الْمُفْسِدِيْنَ : বিপর্যয় সৃষ্টিকারীদের।

মৃসা (আ) ফিরআউনকে স্পষ্টভাবে বলে দিয়েছেন, যা সূরা বনী ইসরাঈলের ১০২ আয়াতে উদ্বিখিত হয়েছে ঃ

"নিসন্দেহে তুমি জানো যে, এসব আসমান ও যমীনের প্রতিপালক ছাড়া অন্য কেউ নাযিল করেননি।"

এরপরও ফিরআউন ও তার জাতির সরদাররা মূসা (আ)-কে অস্বীকার করেছিল যে কারণে তা তারা বলেই দিয়েছিল। সূরা আল মু'মিনূনের ৪৭ আয়াতে তা উল্লেখ করা হয়েছে। তারা বলেছিল ঃ

"আমরা কি আমাদের মতো এমন দু'জন মানুষের কথা মেনে নেবো ? অথচ তাদের জাতি ছিল আমাদের দাস।"

#### (১ম রুকৃ' (১-১৪ আয়াড)-এর শিক্ষা

- আল কুরআনের শিক্ষা ও বিধানাবলীর মধ্যে কোনো প্রকার অস্পষ্টতা নেই। এ কিতাব
  সত্য-মিধ্যার পার্থক্যকারী। এটা নির্ভেজাল আল্লাহর কিতাব কুরআনকে অধ্যয়ন করলেই একথা
  প্রমাণিত হবে।
- ২. আদ কুরআন থেকে হিদায়াত পেতে হলে এটাকে আল্লাহর কিতাব বলে নিঃশর্তভাবে বিশ্বাস করতে হবে।
- ও. আল কুরআনের পুরোপুরি উপকারিতা লাভ করতে হলে তাওহীদ, রিসালাত ও আখিরাতের প্রতি বিশ্বাসকে দৃঢ় করতে হবে।
- ৪. তাওহীদ, রিসালাত ও আখিরাতের প্রতি দৃঢ়-বিশ্বাসের আলামত বরূপ যথারীতি নামায আদায় ও সম্পদের যাকাত দার্ন করতে হবে। যারা তা করবে কুরআন মাজীদ তাদের জন্যই দিক নির্দেশনা ও সুসংবাদ দান করে।
- ৫. আখিরাতে বিশ্বাস-ই হলো মানুষের দুনিয়ার জীবনের সকল কাজ-কর্মের নিয়ন্ত্রক। ঈমান ও নেক আমল করা তখনই সহজ হয়ে যাবে, যখন আখিরাতে দৃঢ়- বিশ্বাস থাকবে। সূতরাং আখিরাতের বিশ্বাসকে অবশ্যই দৃঢ় ও মজবুত করতে হবে।
- ৬. आचित्राज यिन ना-रे थार्क जारल जारज विश्वामी ७ अविश्वामी উভয়ের পরিণাম একই र्रव । मुख्ताং मछा-भिष्मा, न्याग्न-जन्याग्न, रेनमाक-यून्म, পूণ्य-পাপ এमव वाছ-विठादात्र काला श्वरााजनरे थार्क ना । मुख्ताः मानुरसत स्वष्टाठातिका निवैद्धांपत्र এकमाज ठानिका मिक जाचित्रार्क विश्वाम । ठारे मानव ष्टांजित कम्यार्थित के विश्वाम पृष्ठ कत्ररूक रहि ।
- ৭. মানব সমাজের অশান্তির মূল কারণ এ আখিরাতে অবিশ্বাস। এসব লোকের জন্য দুনিয়াতে ও আখিরাতে নিকৃষ্ট শান্তি রয়েছে। এরা আখিরাতে সবচেয়ে বেশী ক্ষতিগ্রস্ত হবে।

- ি ৮. আল কুরআন মহাপ্রজ্ঞাময় ও অসীম জ্ঞানী সন্তা মহান আল্লাহর পক্ষ থেকে মানব জ্ঞাতিরী কল্যাণে নাযিল করা হয়েছে। সুতরাং এর বিধানকে অবজ্ঞা-অবহেলা করার অর্থ নিজের ধ্বংস ডেকে আনা।
- ৯. অতীতের নবী-রাস্লদের সাথে যারা অন্যায়-অবিচার ও যুলুম-নিপীড়ন মূলক আচরণ করেছে তাদের ধ্বংসের ইতিহাস থেকে আমাদের শিক্ষা গ্রহণ করতে হবে।
- ১০. মানুষের নিজের প্রয়োজন মেটানোর জন্য স্বাভাবিক উপায়-উপাদান ব্যবহার করা তাওয়াকুলের বিরোধী নয়।
- ১১. হযরত মৃসা (আ)-এর নবুওয়াত প্রান্তির সূচনা হয়েছিল তৃর পাহাড়ে। বর্তমানে তুর পাহাড় সিনাই পাহাড়, বা 'মৃসা পর্বত' নামে পরিচিত। কুরআন নায়িলের সমসাময়িক কালে এটা 'তুর' নামে পরিচিত ছিল।
- ১২. মুসা (আ)-কে আল্লাহ তা'আলা নয়টি মূ'জিযা দান করেছিলেন। তন্মধ্যে লাঠি সাপ হয়ে যাওয়া ও উজ্জ্বল হাত—এ দু'টো এখানে উল্লিখিত হয়েছে। এগুলো হলো— নবীদের মু'জিয়া। এ মু'জিয়াসমূহের উপর বিশ্বাস রাখা ইসলামী আকীদার অন্তর্গত।
- ১৩. নবী-রাসৃশগণ নিষ্পাপ ছিলেন। তাঁদের ভুল-ক্রটি হলে তা হয়েছিল ইজতিহাদী তথা গবেষণাধর্মী ভুল। তাঁদের সকল ক্রটি-বিচ্চাতি আল্লাহ ক্ষমা করে দিয়েছেন। এটাই আমাদের ঈমান।
- ১৪. নবী-রাসূলগণ ছাড়া অন্যান্য মানুষ যদি কোনো গুনাহ খাতা করে ফেলে এবং অতপর অনুশোচনা সহকারে তাওবা করে এবং সং কাজ করে যেতে থাকেন, তাহলে আল্লাহ তা'আলা ক্ষমা করে দেন। সূতরাং আল্লাহর ক্ষমা থেকে কখনও নিরাশ হওয়া যাবে না।
- ১৫. আল্লাহর কুদরতের বহিঃপ্রকাশ—নবী-রাসূলদের সুস্পষ্ট মু'জিযাকে যারা ঔদ্ধত্য সহকারে প্রত্যাখ্যান করেছে তারা ধ্বংস হয়ে গেছে। হঠকারিতার পরিণামফল এমনই হয়ে থাকে। সুতরাং আল্লাহর দীনের বিরুদ্ধে হঠকারিতা থেকে বেঁচে থাকতে হবে।
- ১৬. আল কুরআন মানব জাতির জন্য একদিকে যেমন দিকদর্শন তেমনি এটা যারা মেনে চলবে. তাদের জন্য সুসংবাদ বাহক কিতাব।
- ১৭. यात्रा कूत्रपान प्राक्षीरमत विधानरक प्रविधानना कत्रत्व, এत প্রতি উপেক্ষা-प्रवर्शना श्रमर्गन कत्रत्व, তাদের জন্য এটা प्रायात्वत्र कात्रण ।
- ১৮. কুরআন অমান্যকারীদের জন্য নির্ধারিত নিকৃষ্ট শাস্তি দুনিয়া থেকে বিদায় নেয়ার সময় মৃত্যুর পূর্বাহ্নে, মৃত্যুর পর থেকে কিয়ামতের সময় পর্যন্ত লাভ করতে থাকে। আর হাশরের পরে তো তা স্থায়ীরূপ লাভ করে। সুতরাং আমরা চোখে দেখিনা বলে তা ঘটেনা এমন মনে করা যাবে না।
- ১৯. আল্লাহ তাঁর সৃষ্টির প্রয়োজন, কল্যাণ এবং তার অতীত, বর্তমান ও ভবিষ্যত সম্পর্কে সর্বজ্ঞ। তাই সৃষ্টির জন্য তিনি যে বিধান দিয়েছেন তা-ই সর্বোত্তম বিধান। সৃতরাং তাঁর রান্দাদের কর্তব্য তাঁর দেয়া বিধান অনুসারে জীবনযাণন করা।

#### স্রা হিসেবে রুকু'–২ পারা হিসেবে রুকু'–১৭ আয়াত সংখ্যা–১৭

@وَلَقُ النَيْنَا دَاوَدَ وَسُلَيْلِ مَعْلَا الْعَمْلُ سِهِ النِّي عَلْمَا وَقَالَا الْعَمْلُ سِهِ النِّي عَضَلَنَا

১৫. আর নিশ্চয়ই আমি দাউদ ও সুলায়মানকে জ্ঞান দান করেছিলাম<sup>১৮</sup> ; এবং তাঁরা বলেছিলেন—'সমস্ত প্রশংসা আল্লাহরই জন্য যিনি আমাদেরকে সম্মানিত করেছেন

عَلَى كَثِيرٍ مِنْ عِبَادِةِ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَوَرِثَ سَلَيْمِى دَاوَدُ وَقَالَ يَا يُهَا النَّاسُ قام عِبَادِةِ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَوَرِثَ سَلَيْمِى دَاوَدُ وَقَالَ يَا يُهَا النَّاسُ قام عِبَادِةِ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَوَرِثَ سَلَيْمِى دَاوَدُ وَقَالَ يَا يَهَا النَّاسُ قام عِبَادِةِ الْمُؤْمِنِينَ وَهُوَ مِنْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ النَّاسُ وَهُمَا اللَّهُ اللّ

﴿ - اللّهِ - اللّهُ اللّهُ - اللّهُ - اللّهُ اللّ

১৮. এখানে ফিরআউনের শাসন-ক্ষমতা, ধন-সম্পদ ও মান-মর্যাদার বিপরীত দাউদ ও সুলায়মান (আ)-এর শাসন-ক্ষমতা, ধন-সম্পদ ও মান-মর্যাদার উল্লেখ করে যে, এসব কিছু যেহেতু আল্লাহর দেয়া সূতরাং এসব আল্লাহর ইচ্ছা ও মর্জি অনুযায়ী ব্যবহার করা উচিত। কারণ এসবের সঠিক ব্যবহার বা অপব্যবহার করার ব্যাপারে আল্লাহর কাছে জ্বাবদিহি করতে হবে। ফিরআউন ছিল এ জ্ঞান থেকে বঞ্চিত। তাই তার আচরণ ছিল মূর্খতাসূলত। ফিরআউনের অজ্ঞতা ও মূর্খতার ফলে তার চরিত্রও সেরূপই গড়ে উঠেছিল। অপরদিকে দাউদ ও সুলায়মান (আ)-ও ছিলেন আল্লাহ প্রদন্ত জ্ঞানে জ্ঞানী তাই তাঁদের মধ্যে জ্বাবদিহিতার দায়িত্ববাধ জাগ্রত হয়েছিল। অথচ শাসন-ক্ষমতা, ধন-সম্পদ ও মান-মর্যাদার দিক থেকে উভয় পক্ষই ছিল সমান। শুধুমাত্র ফিরআউনের অজ্ঞতা উভয় পক্ষের মধ্যে সৃষ্টি করেছিল এক বিরাট ব্যবধান।

১৯. অর্থাৎ খিলাফতের উপযুক্ত অনেক মু'মিন বান্দাই ছিল, কিন্তু আল্লাহ তা'আলা অনুগ্রহ করে আমাদেরকে এ রাজ্যের শাসন-কর্তৃত্ব দান করেছেন। এতে আমাদের বিশেষ কোনো যোগ্যতা নেই।

# عُلَّهُ مَنْطِقَ الطَّيْرِ وَ أُوتِينَا مِنْ كُلِّ شَيْ وَإِنَّ هَنَا لَهُ وَ الْغَضْلُ عَلَيْكُمْ مَنْ اللَّهُ وَ الْغَضْلُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَضْلُ عَلَيْهُ اللَّهُ الْمُعُلِّلُمُ اللَّهُ اللَ

الْبَهِينَ ﴿ وَحَشِرَ لِسَلَيْمِنَ جَنُودَةً مِنَ الْجِنِّ وَالْإِنْسِ وَالطَّيْرِ فَهُر يُوزَعُونَ সুস্পষ্ট। ১৭. আর সুলায়মানের জন্য তাঁর সৈন্যসমাবেশ করা হয়েছিল জিন ও মানুষ এবং পাখিদের মধ্য থেকে<sup>২৩</sup> এবং তাদেরকে পূর্ণ নিয়ন্ত্রণে রাখা হতো।

- الطير : পাখির : والطير : পাখির : والطين : পাখির : والطين - الطين : পাখির : والطين - الطين - الطين - الطين - الطين - الفضل - الفضل

- ২০. নবী-রাস্লদের পরিত্যক্ত সম্পদের উত্তরাধিকারী কেউ হয় না। তাঁরা যাকিছু রেখে যান, তা মুসলমান গরীব-মিসকীনদের মধ্যে বন্টন করে দেয়া হয়। অতএব আয়াতে 'দাউদের উত্তরাধিকারী হলেন সুলায়মান' বলা দ্বারা নবুওয়াত ও খিলাফতের ক্ষেত্রে উত্তরাধিকারী হওয়ার কথা বুঝানো হয়েছে। সুলায়মান (আ) ছিলেন দাউদ (আ)-এর সবচেয়ে ছোট সন্তান। ইবরানী ভাষায় তাঁর নাম ছিল সলোমোন' যার অর্থ নিরাপদ, মুক্ত, সুস্থ ও পুর্ণাঙ্গ। হযরত সুলায়মান (আ)-এর রাজ্যের অন্তর্ভুক্ত ছিল বর্তমান ফিলিন্তিন, জর্দান ও সিরিয়ার একটি অংশ।
- ২১. সুলায়মান (আ)-কে যে পণ্ড-পাখির ভাষা শিক্ষা দেয়া হয়েছিল, বর্তমান প্রচলিত বাইবেলে তার উল্লেখ নেই; তবে বনী ইসরাঈল সংক্রান্ত বিশ্বকোষের বর্ণনায় তার উল্লেখ পাওয়া যায়।
- ২২. অর্থাৎ আল্লাহর দেয়া ধন-সম্পদ ও সাজ্ব-সরঞ্জাম প্রচুর পরিমাণে আমার নিকট রয়েছে। একথা ধারা সুলায়মান (আ) আল্লাহর অনুগ্রহের জন্য শোকর আদায় করেছেন।
- ২৩. বাইবেলে একথা উল্লেখ নেই যে, জিনেরা সুলায়মান (আ)-এর সেনাদলের অন্তর্ভুক্ত ছিল এবং তিনি তাদের ঘারা বিভিন্ন কঠিন কঠিন কাজ করিরে নিতেন। তবে তালমূদ ও ইয়াহুদী রাবীদের বর্ণনায় একথা উল্লেখ আছে। আয়াতে উল্লিখিত 'আল-জিন, আল ইন্স ও আত তায়ির ঘারা সুস্পষ্টভাবে বুঝা যায় যে, সুলায়মান (আ)-এর সৈন্যদলে জিন, মানুষ ও পাখি এ তিন জাতির সৈনিক-ই ছিল। সূতরাং এ শব্দ তিনটির কোনো রূপক অর্থ গ্রহণ করার অবকাশ এখানে নেই।

# ﴿ حَتَّى إِذَا آتَوْا عَلَى وَادِ النَّهُلِ قَالَتْ نَهْلَةً يَايُّهَا النَّهُ لَ ادْخُلُوا

১৮. এমনকি যখন তারা (একদা) পিপীলিকাদের উপত্যকায় পৌছলো, (তখন) একটি পিপীলিকা বললো—'হে পিপীলিকারা তোমরা ঢুকে পড়ো

مَسْكِنَكُرُ ۚ لَا يَحْطِهَنَّكُمْ سُلَيْهِنَّ وَجُنُودٌ ۗ وَهُرَلَا يَشْعُرُونَ ﴿ فَتُبْسِّرُ

তোমাদের গর্তে : যেন সুলায়মান ও তাঁর সৈন্য বাহিনী তোমাদেরকে পদদলিত না করে এমতাবস্থায় যে, তারা টেরও পাবে না<sup>২৪</sup>। ১৯. তখন তিনি মুচকি মুচকি

ضَاحِكًا مِنْ قُولِهَا وَقَالَ رَبِّ أَوْ زِعْنِي آَنَ أَشُكُرَ نِعْهَتَكَ الَّتِي آنْعَهْ تَ

হাসলেন তার (পিপীলিকার) কথায় এবং বললেন—'হে আমার প্রতিপালক ! আমাকে সামর্থ দিন<sup>২৫</sup> যেন আমি আপনার নিয়ামতের শোকর আদায় করতে পারি যে নিয়ামত আপনি দিয়েছেন

- والمان واد ) عَلَى واد ; তারা পৌছলো ; واد ) حَلَى واد ) তারা পৌছলো ; والدو الله واد ) والدو الله واد ) والدو الله والده والدو الله والدو اله والدو الله والدو الله والدو الله والدو الله والدو اله والدو الله والدو الل
- ২৪. পিঁপড়ার উপত্যকার অবস্থানস্থল ছিল সিরিয়ায়। সুলায়মান (আ)-এর সৈন্য বাহিনীর পায়ের তলায় তাদের অসাবধানতাবশত পিঁপড়ার দল পিষ্ট হতে পারে বিধায় একটি পিঁপড়া তাদেরকে নিজেদের গর্তে প্রবেশ করার জন্য বলেছে। হযরত সুলায়মান (আ)-কে যেহেতু পশুপাখির ভাষা শেখানো হয়েছে, তাই তিনি পিঁপড়ার সতর্কবাণী বুঝতে পেরেছিলেন। পশু-পাখির ভাষা বুঝার ক্ষমতা ছিল হযরত সুলায়মান (আ)-এর মু'জিযাসমূহের একটি।
- ২৫. 'আওযি'নী' শব্দের অর্থ মূলত থামিয়ে দেয়া। অর্থাৎ হে আমার প্রতিপালক! আমাকে আপনি যে বিশাল নিয়ামতের মালিক করেছেন তাতে আমি যেন আপনার

# عَلَى وَعَلَى وَالِدَى وَانْ اعْمَالُ مَالِجًا تَوْضَاهُ وَ اَدْخِلْنِي بِرَحْمَتِكَ

আমাকে ও আমার পিতা-মাতাকে এবং আমি যেন এমন নেক আমল করতে পারি যা আপনি পসন্দ করেন আর আমাকে আপনার রহমতে শামিল করে নিন

فِي عِبَادِكَ الصَّلِحِيْنَ ﴿ وَتَغَقَّلَ السَّمْيَرَ فَقَالَ مَالِي لَّا أَرَى

আপনার নেক বান্দাহদের মধ্যে<sup>২৬</sup>। ২০. অতপর তিনি (সুলায়মান) পাখীদের খবর নিলেন<sup>২৭</sup> এবং তিনি বললেন—আমার কি হলো, আমি দেখছি না

الْـهُنْ هُنَ إِنَّا كَانَ مِنَ الْغَالِئِينَـنَ ۞ لَا عَنِّ بَنَّهُ عَنَا باً شَرِيْكًا أَوْ

হুদহুদ-কে ? তবে কি সে পলাতকদের শামিল হয়ে গেলো ? ২১. আমি অবশ্যই তাকে কঠিন শান্তি দেবো, অথবা

নিয়ামতের না-শোকরী করে না ফেলি। আমি যদি গর্ব-অহংকার করে আপনার না-শোকরকারী করার উদ্যত হই—তাহলে আমাকে আপনি থামিয়ে দিন, আমাকে আপনি নিয়ন্ত্রণ করুন।

২৬. অর্থাৎ আখিরাতে আমার পরিণতি যেন নেককারদের সাথে হয় এবং আমি যেন তাদের সাথে জানাতে প্রবেশ করতে পারি। কারণ নেককাজ করলে তো নেককারদের মধ্যে শামিল হওয়া যাবে, কিন্তু নেককাজের জোরে জানাতে যাওয়া যাবে না। আল্লাহর রহমত ছাড়া জানাতে যাওয়া কারো পক্ষেই সম্ভব হবে না। রসূলুল্লাহ (স) একবার ইরশাদ করেনঃ

"তোমাদের কারো তথুমাত্র আমল তাকে জানাতে প্রবেশ করাতে পারবে না, বলা হলো—"আপনার (আমল)-ও না ?" তিনি জবাবে বললেন, "হাঁ আমিও নই, যতক্ষণ না আল্লাহ তাঁর রহমত দিয়ে আমাকে ঢেকে নেবেন।"

# لا اَذْبَحَنْهُ أَوْلَيَا تِينِي بِسُلْطِي مُّبِيْنٍ ﴿ فَهُدَتْ غَيْرَ بَعِيْدٍ فَقَالَ اَحَطْتُ

তাকে যবেহ করে ফেলবো, অথবা সে আমার কাছে সুস্পষ্ট কারণ পেশ করবে<sup>২৮</sup>। ২২. অতপর কিছুক্ষণ অপেক্ষা করতেই সে (হুদহুদ) বললো—"আমি অবগত হয়েছি

بَهَا لَرْ تُحَطَّبِهُ وَجِئْتُكَ مِنْ سَبَلٍ بِنَبَا يَقِيْسِن ﴿ إِنِّي وَجَلْتُ امْرَا لَا الْمَا وَعَلَّمُ ا এমন কিছু যে সম্পর্কে আপনি অবগত নন এবং আমি সাবা থেকে আপনার কাছে নিচিত খবর নিয়ে এসেছি<sup>২৯</sup>। ২৩. অবশ্যই আমি একজন দ্রীলোককে পেয়েছি

سالم المناتيني : আমার او : আমার কাছে পেশ করবে । الاذيعن + ه ) - الالذيعن + ه ) - الالذيعن + ه ) - الالذيعن + ه ) - الله الذيعن + ه ) - الله الذيعن + ه ) - الله الذيعن + ه ) - الله الله - الله الله - اله

২৭. জিন ও মানুষের মতো পাখিদের মধ্যেও তাঁর সৈনিক ছিল। তিনি তাদের মাধ্যমেই পাখিদের খোঁজ খবর নিলেন। পাখিদের মাধ্যমে তিনি বিভিন্ন খোঁজ-খবর, সংবাদ আদান-প্রদান, শিকার ও এ জাতীয় অন্যান্য কাজকর্ম করাতেন।

২৮. অর্থাৎ আমার কি হলো, আমি হুদহুদকে সমাবেশে উপস্থিত দেখছি না ? এখানে বলার কথা ছিল—হুদহুদের কি হলো যে, সে সমাবেশে উপস্থিত নেই। বলার ধরন পরিবর্তন করার কারণ হলো—পশু-পাখিদের তাঁর অধীনস্থ করে দেয়া তাঁর প্রতি আল্লাহর রহমতের বহিঃপ্রকাশ মাত্র। হুদহুদের অনুপস্থিতিতে সুলায়মান (আ)-এর মনে এ আশংকা দেখা দিল যে, তাঁর নিজের কোনো ক্রটি-বিচ্যুতির কারণে তাঁর প্রতি আল্লাহর অনুগ্রহ হ্রাস পেয়েছে। তাই তিনি নিজেকে প্রশু করলেন যে, এরূপ কেন হলো ? নবী-রাস্ল ও আল্লাহর নেক বান্দাহদের অভ্যাস এমনই। তাঁরা যখন কোনো নেয়ামত হ্রাস পেতে দেখেন অথবা কোনো কষ্ট বা উদ্বেগে পতিত হন, তখন তা নিরসনের জন্য বৈষয়িক উপায়-উপাদানের দিকে নজর দেয়ার আগে আত্মসমালোচনা করেন যে, আমার দ্বারা আল্লাহ তা'আলার শোকর আদায়ে কোনো ক্রটি হয়ে গেছে কিনা, যার জন্য এ নিয়ামত বন্ধ হয়ে গেছে ? আল্লামা কুরতুবী ইবনে আরাবীর বরাতে নেকলোকদের অবস্থা বর্ণনা করেছেন যে, তাঁরা যখন তাঁদের উদ্দেশ্যে সফল না হন তখন নিজেদের কার্যাবলীর খবর নেন যে. তাদের কোনো ক্রটি হয়েছে কিনা।

হযরত সুলায়মান (আ) আত্মসমালোচনা ও চিন্তা-ভাবনার পর হুদহুদের অনুপস্থিতির ব্যাপারে নিশ্চিত হলেন এবং তাকে অনুপস্থিতির কারণে শান্তি দেয়ার ইচ্ছা প্রকাশ

# تَبْلِكُهُرُ وَٱوْتِينَ مِنْ كُلِّ شَيْ وَلَهَا عَرْشَ عَظِيرٌ ﴿ وَجَنْ تُهَا وَتَوْمَهَا ۗ

সে তাদের উপর রাজত্ব করছে এবং তাকে সবকিছুই দেয়া হয়েছে, আর তার রয়েছে এক বিরাট সিংহাসন। ২৪. আমি পেয়েছি তাকে ও তার জাতিকে----

# يَسْجُكُونَ لِلشَّمْسِ مِنْ دُوْنِ اللهِ وَزَيَّى لَهُرُ الشَّيْطَى أَعْهَا لَهُرْفَصَ هُرْ

তারা আল্লাহকে ছেড়ে সিজদা করছে সূর্যকে<sup>৩০</sup> এবং শয়তান<sup>৩১</sup> তাদের কর্মকান্তকে তাদের জন্য শোভনীয় করে দিয়েছে<sup>৩২</sup> ফলে তাদেরকে বিরত রেখেছে

তাকে - أوْتَيَتْ ; - এবং ; قَمْلَكُهُمْ - তাদের উপর রাজত্ব করছে ; قَمْلَكُهُمْ - تَمْلَكُهُمْ - তার (تملك - هم) - تَمْلَكُهُمْ - তার (দয়া হয়েছে ; شَيْ كُلِّ شَيْ : जात - তার রয়েছে : همن - كل - شين كُلِّ شَيْ : আর ; - তার রয়য়ছে : অরমছে - এক সিংহাসন - يَظِيْمٌ : তার জাতিকে - عَرْشُ : তারা সিজদা পেয়েছি তাকে - يَسْجُدُوْنَ : তার জাতিকে - وَتَرْمَهَا : ৩ - وَ : তারা সিজদা করছে : كَانَ رَبُّنَ : তাদের জন্য - اللهُ : তাদের জন্য - اللهُ مَا - তাদের জন্য - اللهُ مَا - اللهُ اللهُ مَا - اللهُ مَا اللهُ اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ ا

করলেন এবং বললেন যে, হুদহুদ যদি তার অনুপস্থিতির কোনো যুক্তিসংগত কারণ দেখাতে পারে তা হলে সে শান্তি থেকে রেহাই পাবে।

২৯. 'সাবা' ছিল আরবের দক্ষিণ দিকে অবস্থিত একটি ব্যবসাজীবি ধনী জাতি। আরব দেশেও তাদের প্রতাপ-প্রতিপত্তির প্রভাব ছিল। আরবে ইয়ামনি, হাদরামাওত ও আফ্রিকার হাবশা পর্যন্ত তাদের রাজ্য বিস্তৃত ছিল। তৎকালীন ব্যবসা-বাণিজ্যের অধিকাংশই সাবায়ীদের হাতে ছিল। সেকালে ধনাঢ্যতা ও সম্পদশালীর জন্য তারা অত্যন্ত প্রসিদ্ধ ছিল। তারা দেশের বিভিন্ন স্থানে বাঁধ নির্মাণ করে পানি সেচ দিয়ে নিজেদের এলাকাকে শস্য-শ্যামল করে তুলেছিল। ফলে তাদের দেশের সমগ্র এলাকাকে উদ্যানে পরিণত করেছিল। কুরআন মাজীদের সূরা সাবার দ্বিতীয় রুক্'তে এ দিকে ইশারা করা হয়েছে। হয়রত দাউদ (আ) ও সুলায়মান (আ) একথা জানতেন কিন্তু সাবা জাতির আভ্যন্তরীন অবস্থা সম্পর্কে তাঁরা অবহিত ছিলেন না। হদহদ সে কথাই বলেছে যে, সাবা জাতির কেন্দ্রে গিয়ে আমি স্বচোক্ষে যা দেখে এসেছি তার খবর এখনো পর্যন্ত আপনার কাছে পৌছেনি।

৩০. হুদহুদের এ বর্ণনা থেকে জানা যায় যে, সাবা জাতি সূর্য দেবতার পূজা করতো। আরবের প্রাচীন বর্ণনা থেকে তাদের সূর্য পূজার কথা জানা যায়। ইবনে ইসহাক ও প্রাণীর উদ্ভব ও ক্রমবিকাশ বিষয়ক বিজ্ঞানীদের বর্ণনা উদ্ধৃত করে বলেছেন যে, সাবা জাতির পূর্ব পুরুষ হলো— 'আবদে শামস' তথা 'সূর্যের দাস' এবং তার উপাধি ছিল 'সাবা'। ইসরাঈলী বর্ণনাগুলোতে বলা হয়েছে যে, হুদহুদ যখন সুলায়মান (আ)-এর পত্র নিয়ে

### عن السبيل فهر لا يهتكون ﴿ الله يَسجُكُوا سِّهِ النَّهِ يَخْوَى الْحَبُ عَ সঠিক পথ থেকে তাই তারা সংপথ পায় না—২৫. যেন তারা আরাহকে সিজদা না করে, যিনি বের করে আনেন সকল গোপন বস্তু

# فِي السَّهِ وَتِ وَالْأَرْضِ وَيَعْلَمُ مَا تُخْفُونَ وَمَا تُعْلِنُونَ ﴿ اللَّهُ لَا إِلَّهُ

আসমানের ও যমীনের এবং যিনি জানেন যা কিছু তোমরা গোপন রাখ আর যা কিছু তোমরা প্রকাশ করো<sup>৩৪</sup>। ২৬. তিনি-ই আল্লাহ আর কোনো ইলাহ নেই

সাবা পৌছে তখন রানী সূর্য দেবতার পূজা করতে যাচ্ছিলেন। হুদহুদ তাঁর সামনেই পথের উপর পত্রটি ফেলে দেয়।

- ৩১. 'তারা আল্লাহকে ছেড়ে সূর্যকে সিজদা করছে' এ পর্যন্ত হুদহুদের বক্তব্য শেষ। এরপরের কথাগুলো ২৬ আয়াতের শেষ পর্যন্ত আল্লাহর পক্ষ থেকে সংযোজিত। অর্থাৎ আল্লাহকে সিজদা না করার কথা শয়তান-ই তাদের মনে বসিয়ে দিয়েছে। অথবা শয়তান-ই তাদেরকে সত্য পথ থেকে ফিরিয়ে রেখেছে, তারা যেন আল্লাহকে সিজদা না করে।
- ৩২. অর্থাৎ শয়তান-ই তাদেরকে একথা বুঝিয়ে দিয়েছে যে, তোমরা যখন ধনসম্পদ ও শান-শওকতের দিকে ক্রমে ক্রমে অগ্রগামী হচ্ছো, তখন তোমাদের বর্তমান
  ধর্ম তথা আকীদা-বিশ্বাস ও কর্ম-পদ্ধতি যে সঠিক তা-তো প্রমাণ হয়ে গেল। এমতাবস্থায়
  তোমাদের গৃহীত কর্ম-পদ্ধতি সঠিক না বেঠিক তা নিয়ে মাথা ঘামানো দরকার কি? শয়তান
  দুনিয়াতে ধন-সম্পদ উপার্জনে এবং জীবনকে অত্যন্ত বিলাসী ও জাঁকালো করার কাজেই
  এই বলে তাদেরকে নিমগ্ন রাখলো যে, তোমাদের যাবতীয় চেষ্টা-সাধনা ও চিন্তা-চেতনা
  এবং দৈহিক মানসিক সব শক্তি একমাত্র এ কাজেই বিনিয়োগ করা উচিত। এ জীবনের
  সুখ-শান্তি ও আরাম-আয়েশ ছাড়া আর কিছু চিন্তা-ভাবনা করার প্রয়োজন নেই।
- ৩৩. অর্থাৎ তিনি এমন সব জিনিস প্রতি মুহূর্তে বের করেছেন যা প্রকাশ হওয়ার পূর্ব মূহূর্তেও কেউ জানে না যে, তা কোথায় লুকিয়ে ছিল। তিনি মাটির অভ্যন্তর থেকে অগণিত উদ্ভিদের উদ্গম ঘটাচ্ছেন এবং বিভিন্ন প্রকার খনিজ পদার্থ বের করে দিচ্ছেন যার অস্তিত্ব সম্পর্কে মানুষের কোনো ধারণা-ই ছিল না। প্রতিনিয়ত তিনি যেসব গোপন বস্তুর প্রকাশ ঘটাচ্ছেন যা মানুষের কল্পনার অতীত ছিল।

# الْ هُورَبُ الْعَرْضِ الْعَظِيرِ فَقَالَ سَنَظُرُ اَصَلَ قَتَ اَاكِنَى الْكَافِيرِ فَقَالَ سَنَظُرُ اَصَلَ قَتَ الْاَعْ الْمَاعِيرِ الْعَالِمِ الْمَاعِ الْمُعَالِمِ الْمُعَالِمِ الْمَاعِ الْمُعَالِمِ الْمُعَالِمِ الْمُعَالِمِ الْمُعَالِمِ الْمُعَامِ الْمُعَالِمِ الْمُعَالِمِ الْمُعَالِمِ الْمُعَالِمِ الْمُعَامِ الْمُعَالِمِ الْمُعَالِمِ الْمُعَالِمِ الْمُعَالِمِ الْمُعَالِمِ الْمُعَالِمِ الْمُعَالِمِ الْمُعَالِمِ الْمُعَلِمِ الْمُعَلِمِ الْمُعَلِمِ الْمُعَالِمِ الْمُعَلِمِ الْمُعَلِمِ

তিনি ছাড়া—তিনি মহাআরশের প্রতিপালক<sup>তে</sup>। ২৭. তিনি (সুলায়মান) বললেন— 'এখন আমি দেখবো, তুমি কি সত্য বলেছো, না-কি তুমি হচ্ছো

مِنَ الْكُنِ بِيْنَ ﴿ إِذْ هَبْ بِكِتْبِي هَنَ ا فَالْقِهُ إِلَيْهِمْ ثُمَّ تَـوَلَّ عَنْهُمْ الْكَافِ الْمَهْم মিখ্যাবাদীদের শামিল। ২৮. তুমি আমার এ পত্র নিয়ে যাও এবং তা তাদের কাছে নিক্ষেপ করো তারপর তাদের থেকে একট্ট দূরে সরে থেকো।

فَانْظُوْ مَاذَا يَرْجِعُونَ ﴿ قَالَتُ يَايُهَا الْهَاءُ النِّيُ ٱلْقِي إِلَى كُتْبِ كُويْرِ ﴿ صَافَا لَهُ مَاذَا يَرْجِعُونَ ﴿ قَالَتُ مَا الْهَاءُ وَالنَّيِ الْهَاءُ وَالنَّيِ الْهَاءُ وَالنَّهُ الْهَاءُ وَالنَّهُ عَلَى الْهَاءُ وَالنَّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى الل اللّهُ عَلَى اللّهُ عَل

إلى العرش : তিনি প্রতিপালক : العَرْش - তিনি প্রতিপালক العَرْش - তিনি প্রতিপালক العَرْبُ العَرْس - তিনি প্রতিপালক العَرْبُ الله - سَنَنْظُر أَنْ - তিনি (সুলায়মান) বললের أَنَّ - তিনি (সুলায়মান) বললের أَنَّ - তিনি (সুলায়মান) বললের أَنَّ - তিনি (মুলায়মান) বললের أَنَّ - তিনি (মুলায়মান) বললের নির্দ্দির الله - كُنْت : তামিল الله الله - الله الله - الله - مِنَ : ত্মি হছো : وَمَا الله - مِنَ الله - مِنَ : তামিল الله - وَالله - الله - وَالله - وَال

৩৪. অর্থাৎ তোমরা সূর্যের পূজা করছো অথচ সে-তো একটি জড় পদার্থ, সে-ডো ইবাদাতের যোগ্য নয়। ইবাদাতের যোগ্যতো সেই সন্তা যিনি গোপন-প্রকাশ্য সবই জানেন। যাঁর নিকট কোনো কিছুই গোপন নয়।

৩৫. এখানে তিলাওয়াতে সিজদা রয়েছে। এ আয়াত তিলাওয়াতের পর সিজদা করা ওয়াজিব। এর উদ্দেশ্য হলো—একজন ঈমানদার ব্যক্তি নিজেকে সূর্য পূজা থেকে সচেতনভাবে আলাদা করবে এবং নিজের কাজের মাধ্যমে একথার স্বীকৃতি দেবে যে, ইবাদাতের মালিক একমাত্র রাব্বল আলামীন যিনি মহান আরশের মালিক।

৩৬. এ পর্যন্ত হুদহুদের ভূমিকা শেষ হয়েছে। প্রকৃত প্রশিক্ষণ পেলে পশু পাঝিরাও বিশ্বয়কর যোগ্যতা দেখাতে পারে, তা এ পাঝির ভূমিকা থেকে প্রমাণিত হয়। আজকালতো

# الله مِنْ سُلَيْهِ فَ وَإِنَّهُ بِشِرِ اللهِ الرَّحْنِ الرَّحِيْرِ اللَّهِ الرَّحْنِ الرَّحْنِ الرَّحْنِيرِ اللَّهِ الرَّحْنِ الرَّحِيْرِ اللَّهِ الرَّحْنِ الرَّحْنِيرِ اللَّهِ الرَّحْنِ الرَّحْنِيرِ اللَّهِ السَّالِ السَّمْ اللَّهِ السَّالِ السَّلَّ السَّمْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ السَّلَّمِ اللَّهِ السَّلْمُ اللَّهِ السَّلَّ السَّلَمُ اللَّهُ السَّلَمِ السَّلَمِ اللَّهِ السَّلَمِ السَّلَمِ السَّلَمِ السَّلَمِ السَّلَمِ اللَّهِ السَّلْمُ اللَّهِ السَّلْمُ اللَّهِ السَّلَمِ السَّلَمِ السَّلَمِ السَّلْمُ اللَّهِ السَّلْمُ السَّلْمُ اللَّهِ السَّلْمُ السَّلْمُ السَّلْمُ السَّلْمُ السَّلْمُ السَّلْمِ السَّلْمُ السَّلْمُ السَّلْمُ السَّلْمُ السَّلْمُ السَّلْمُ اللَّهِ السَّلْمُ السَّلْمُ السَّلْمُ السَّلْمُ السَّلْمُ السَّلْمِ السَّلْمُ السَّلْمُ السَّلْمُ السَّلْمُ السَّلْمُ السَّلْمُ السَّلْمُ السَّلَّمِ السَّلْمُ السَّلَّمِ السَّلْمُ السَّلْمُ السَّلَّ السَّلْمُ السَّلْمُ السَّلْمُ السَّلْمُ السَّلْمُ السَّلْمُ ال

৩০. অবশ্যই তা সুলায়মানের পক্ষ থেকে এবং অবশ্যই তা (ওক্ন করা হরেছে) আল্লাহ রাহমানুর রাহীম-এর নামে। ৩১. (তাতে বলা হরেছে যে,) "ভোমরা আমার মুকাবিলায় অহংকার করো না

### وَأَتُونِي مُسْلِمِينَ ٥

এবং অনুগত হয়ে আমার নিকট চলে এসো<sup>৩৭</sup>।"

পশু-পাখিদের প্রশিক্ষণের ব্যাপারে আমাদের নিকট বহুল প্রচারিত ঘটনা। মহান আল্লাহ যিনি সকল প্রাণীর স্রষ্টা, তিনি তাঁর নবীকে এসব প্রাণীর ভাষা বুঝার এবং এদের সাথে কথা বলার যোগ্যতা দান করেছিলেন এবং সেই নবীর কাছে প্রশিক্ষণ নেয়ার ফলে একটি হুদহুদ পাখি এমনি যোগ্যতাসম্পন্ন হয়েছিল যে, ভিন্ন একটি দেশ থেকে আয়াতে উল্লেখিত বিষয়াবলী দেখে এসে নবীকে তার খবর দিয়েছিল এটা অসম্ভব ব্যাপার মনে করার কোনো কারণ থাকতে পারে না।

৩৭. সুলায়মান (আ)-এর পক্ষ থেকে যে পত্রটি হুদহুদ পাখির মাধ্যমে সাবার রাণীর কাছে পাঠানো হয়েছিল তা কয়েক কারণে বিশেষ গুরুত্বের দাবী রাখে। (১) পত্রটি অদ্ভূত ও অস্বাভাবিক উপায়ে এসেছে অর্থাৎ কোনো দূতের মারফতে আসার পরিবর্তে একটি পাখির মারফতে এসেছে। (২) পত্রটি এসেছে সুলায়মান (আ)-এর পক্ষ থেকে (৩) পত্রটি শুরু করা হয়েছে আল্লাহ রাহমানুর রাহীমের নামে। যা ছিল একটি অভিনব ব্যাপার (৪) পত্রে ঘ্যার্থহীন ভাষায় রানীকে মহান শাসক সুলায়মানের পক্ষ থেকে দাওয়াত দেয়া হয়েছে যে, তাঁর আনুগত্য স্বীকার করে নেয়া এবং মুসলিম হয়ে তাঁর সামনে হাজির হওয়ার জন্য। মুসলিম হয়ে হাজির হওয়ার দু'টোই অর্থ হতে পারে। এক, সুলায়মান (আ)-এর শাসন ব্যবস্থার আনুগত্য স্বীকার করে জিয়িয়া প্রদান করা। দুই, দীন ইসলাম গ্রহণ করে হাজির হয়ে যাওয়া। ইসলামী রায়্ট্রের পক্ষ থেকে অমুসলিম স্বাধীন জাতি ও সরকারকে দাওয়াত দেয়ার নিয়ম এটাই।

#### ২য় ব্রুকৃ' (১৫-৩১ আয়াত)-এর শিক্ষা

আল্লাহ তা আলার অসংখ্য নিয়ামতের মধ্যে আমরা ডুবে আছি। আর তাই সেসব নিয়ামতের
শোকর আদায় করতে হবে তাঁর প্রশংসা বাণী উচ্চারণের মাধ্যমে।

- ২. আল্লাহ তা আলা দাউদ (আ) ও তাঁর পুত্র সুলায়মান (আ) উভয়কেই নবুওয়াত দান করে। অত্যন্ত মর্যাদা দান করেছেন।
- ৩. সুলায়মান (আ) তাঁর পিতা দাউদ (আ)-এর নবুওয়াতের সুযোগ্য উত্তরসূরী তথা উত্তরাধিকারী ছিলেন। এ উত্তরাধিকার কোনো রাজত্ব বা ধন-সম্পদের উত্তরাধিকার নয়।
- আল্লাহ তা আলা সুলায়মান (আ)-কে পশু-পাখির ভাষা বুঝা ও বলার যোগ্যতা দান করেছিলেন। যা ছিল তাঁর নবুওয়াতের সত্যতার সপক্ষে একটি শক্তিশালী মু'জিযা।
- ৫. সুলায়মান (আ)-এর সেনাবাহিনীতে জিন, মানুষ ও পাখিদের মধ্য থেকে সৈনিক নেয়া হয়েছিল। এটাও নবীর অপর একটি মু'জিযা।
- ৬. নবী-রাসূলদের মু'জিযাকে অবিশ্বাস করা কুফরী। আমাদের প্রিয়নবীর মু'জিযাসমূহকে মক্কার কাফির-মুশরিকরাই অস্বীকার করেছিল। সুতরাং কুরআন মাজীদে উল্লিখিত নবীদের মু'জিযাসমূহকে বিনা আপত্তিতে স্বীকার করে নিতে হবে।
- ৭. আল্লাহর নিয়ামতের শোকর আদায় করার সামর্থ আল্লাহর নিকটই চাইতে হবে। কারণ তিনিই তাঁর বান্দহদের মধ্যে যাকে চান, তাঁর শোকর আদায় করার তাওফীক দান করেন।
- ৮. সঠিক ঈমান ও নেক আমল লাভ করার পরও তাঁর রহমত ছাড়া জান্নাত লাভের নিশ্চয়তা নেই। সাধারণ মানুষতো বটেই, নবী-রাসূলগণ পর্যন্ত তাঁর রহমতের প্রতি একান্তভাবে মুখাপেকী।
- ৯. প্রত্যেক শাসকেরই কর্তব্য তার অধীনস্ত সকল স্তরের লোকের সঠিক খবরাখবর রাখা। আর তা হলেই তাঁর প্রতি সকল স্তরের লোকের আনুগত্য বজায় থাকবে।
- ১০. শাসককে অবশ্যই দেশের আইনের প্রতি অবহেলা প্রকাশ পায়—নাগরিকদের এমন সকল আচরণের জন্য জবাবদিহিতার বিধান কার্যকর করতে হবে।
  - ১১. ইসলামী রষ্ট্রেকে অবশ্যই অমুসলিম রষ্ট্রেসমূহকে দীনের দাওয়াত দিতে হবে।
- ১২. যারা দীনের দাওয়াত গ্রহণ করতে অস্বীকার করবে, তাদেরকে ইসলামী রাষ্ট্রের <mark>আনুগত্য</mark> স্বীকার করার আহ্বান জানাতে হবে এবং জিযিয়া প্রদান করে আনুগত্যের প্রমাণ দেয়ার **আহ্বান** জানাতে হবে।
- ১৩. কুফর ও শিরকের পৃষ্ঠপোষক হলো শয়তান। শয়তানই মানব সমাজকে কুফরীর শিরকী জীবনব্যবস্থার দিকে প্রলুব্ধ করে। সূতরাং শয়তানের প্ররোচনা থেকে রেহাই পাওয়ার জন্য আল্লাহর আশ্রয় কামনা করতে হবে।
- ১৪. ইবাদাত ও আনুগত্য পাওয়ার অধিকারী একমাত্র আল্লাহ। কারণ তিনিই সকল গোপন-প্রকাশ্য বস্তুর উদ্ভাবক এবং সর্বজ্ঞানী। তাঁর কোনো সৃষ্টিই আনুগত্য লাভের অধিকারী হতে পারে না।
- ১৫. সূরার ২৫ আয়াতে তিলওয়াতে সিজদা আছে। এ সিজদা তাঁর প্রতি আনুগত্যের প্রতীক। একজন মু'মিন সূর্যপূজা থেকে নিজেকে আলাদা করে সিজদার মাধ্যমে এক আল্লাহর আনুগত্যের বাস্তব প্রমাণ করবে। এ সিজদা দেয়া ওয়াজিব।
- ১৬. হযরত সুলায়মান (আ)-এর প্রেরিত পত্র সীল-মোহরকৃত ছিল। সুতরাং ইসলামী রাষ্ট্রের পক্ষ থেকে প্রেরিত পত্র সীল-মোহরকৃত হওয়া জরুরী।
- ১৭. এ পত্র আল্লাহ রাহমানুর রাহীমের নামে আরম্ভ করা হয়েছিল। সুভরাং ইসলামী রাষ্ট্র প্রধানের সকল পত্রই আল্লাহর নামে শুরু করাও একটি অত্যাবশ্যকীয় নিয়ম।

### স্রা হিসেবে রুকৃ'–৩ পারা হিসেবে রুকৃ'–১৮ আয়াত সংখ্যা–১৩

@ قَالَتْ يَايُّهَا الْهَلَـوُّا أَفْتُـونِيْ فِي آمِرِي عَمَا كُنْتَ قَاطِعَةً امْراً

৩২. সে (স্ত্রী লোকটি) বললো—"হে পরিষদ বর্গ ! আপনারা আমার এ বিষয়ে আমাকে পরামর্শ দিন ; আমি কোনো বিষয় চূড়ান্ত সিদ্ধান্ত গ্রহণকারী ছিলাম না

مَتِّى تَشْهَ لُوْنِ@ قَالُوا نَحْنُ أُولُوا تُـوَّةِ وَّأُولُوا بَاسٍ شَرِيْدٍ \*

্যতক্ষণ না আপনারা আমার সামনে হাজির থাকেন<sup>৩৮</sup>।" ৩৩. তারা (পরিষদবর্গ) বললো—"আমরা তো খুবই শক্তিশালী, এবং যুদ্ধে অত্যন্ত দক্ষ,

وَالْأَمْرُ الْيَاكِ فَانْظُرِي مَاذَا تَأْمُرِيْكِي فَالْمُ إِنَّ الْمُلُوكِ

তবে সিদ্ধান্ত তো আপনার-ই, অতএব আপনি ভেবে দেখুন আপনি কী আদেশ দেবেন।" ৩৪. তিনি বললেন—"অবশ্যই রাজা-বাদশাহরা

اَفْتُونْیُ ; পরিষদ বর্গ (ক্রী লোকটি) বললো ; اَفْرَیْ (وی المَلُونُ) - الْمَلُونُ ; (افتوانیُ - المَلُونُ وی المَریُ (افتوانی) - المَلُونُ وی المَریُ (افتوانی) - المَلُونُ وی المَریُ (افتوانی) - المَلُونُ وی المَریُ (افتوانی المَلَ المَلِ المَلَ المَلَ المَلَ المَلِ المَلَ المَلِ المُلِ المَلِ المَلِي المَلِي المُعْلِقُلِ المَلِي المَلْكُولُ المَلْمُلِقُلُ المَلْكُولُ المَلْكُولُ المَلْكُولُ المَلْكُولُ المَلْكُولُ المَلْكُولُ المَلْكُولُ المَلْكُولُ المُلْكُولُ المُلِمُلِ المَلْكُولُ المُلْكُولُ المُلْكُولُ المُلْكُولُ المُلْكُولُ الم

৩৮. অর্থাৎ আমি কখনও আপনাদের উপস্থিতি, আপনাদের পরামর্শ এবং আপনাদের সাক্ষাৎদান ছাড়া কোনো সিদ্ধান্ত অতীতে করিনি। সূতরাং এ ব্যাপারেও আপনাদের মতামত ও পরামর্শ প্রয়োজন।

সাবা'র রাণীর বক্তব্য থেকে জানা যায় যে, রাজতান্ত্রিক দেশ হলেও কোনো স্থৈরতান্ত্রিক ব্যবস্থা সেখানে বলবং ছিল না, বরং রাণী দেশের সম্মানিত ব্যক্তিবর্গের সাথে পরামর্শের ভিত্তিতেই দেশের বিভিন্ন বিষয় সমাধান করতেন।

### ۚ إِذَا دَخَلُ وَا قَرْيَةً ٱفْسَدُوْهَا وَجَعَلُ وٓۤا ٱعِزَّةَ ٱهْلِهَا ٱذِلَّةً ۗ وَكَاٰلِكَ

যখন কোনো জনপদে ঢুকে পড়ে তখন তাকে বিনাশ করে দেয় এবং তার অধিবাসীদের সম্মানিতদেরকে অপদস্ত করে<sup>৩৯</sup>; এবং এ রকম

ত তি وَ إِنَّى مُرْسِلُةً الْيَهِمْ بِهَلِيَّةٍ فَنَظُرَةً بِمَرِيَرِجِعُ الْمُرْسِلُ وَا نَ الْمُوسِلُ وَا ال তারাও করবে<sup>৪°</sup>। ৩৫. তবে এখন আমি তাদের কাছে কিছু উপঢৌকন পাঠাই, তারপর অপেক্ষা করে দেখি—দূতেরা (সেখান থেকে) কি উত্তর নিয়ে আসে।"

# ﴿ فَلَهَا جَاءَ سُلَيْكِنَ قَالَ أَتُونُ وَنِي بِهَالٍ فَهَا أَتْنِي َ اللَّهُ عَيْرٌ مِهَا أَتْكُرُ اللَّهُ عَيْرٌ مِهَا أَتْكُرُ اللَّهُ عَيْرٌ مِهَا أَتَّكُرُ اللَّهُ عَيْرٌ مِهَا أَتَّكُرُ اللَّهُ عَيْرٌ مِهَا أَتَّكُرُ اللَّهُ عَيْرٌ مِهَا أَتَّكُرُ

৩৬. অতপর যখন সুলায়মানের কাছে সে (দৃত) হাজির হলোঁ, তিনি বললেন—"তোমরা কি অর্থ-সম্পদ দিরে আমাকে সাহায্য করছো ? অথচ আল্লাহ আমাকে যা দিয়েছেন তা তোমাদেরকে যা দিয়েছেন তার চেয়ে উন্তম<sup>8১</sup> :

ভিন্ন । افسدوا +ها) - افستدو المسكوا : - তেনে প্রে । افسدوا +ها) - افستدو المسكوا : - তেনি প্রে । افسكوا - المسكوا -

৩৯. সাবা'র রাণীর এ বক্তব্যের মাধ্যমে রাজতন্ত্র ও তার ফলাফল সম্পর্কে সুম্পষ্ট ও পূর্ণাঙ্গ চিত্র ফুটে উঠেছে। রাজতান্ত্রিক দেশগুলোতে যেসব যুদ্ধ-বিগ্রহ হতো সেগুলো কোনো কল্যাণের উদ্দেশ্যে হতো না। এক রাজা অন্য রাজ্যের উপর হামলা চালাতো সে রাজ্যের ধন-সম্পদ করায়ত্ত করে, সে রাজ্যের শিক্ষা-সংষ্কৃতি ধ্বংস করে দিয়ে তাদেরকে নিজেদের দাসে পরিণত করার জন্য। আক্রান্ত রাজ্যের সম্মানিত লোকদেরকে লাঞ্ছিত করে তাদের প্রভাব-প্রতিপত্তিকে খতম করে দিয়ে এবং পুরো জাতিকে নির্জীব নির্বীর্য করে দিয়েই তাদেরকে বশে আনা হতো। অতপর সেই পরাধীন জাতির মধ্যে সৃষ্টি হতে থাকে বিজয়ী শক্তির তোষামোদ, তাদের অন্ধ অনুকরণ গোয়েন্দাগিরি। নিজেদের সভ্যতা-সংস্কৃতিকে হেয় করা এবং হানাদারদের সভ্যতা-সংস্কৃতির অনুকরণ ইত্যাদি নিন্দনীয় ও যৃণিত গুণ-বৈশিষ্ট্য।

# بَلْ اَنْتُرْ بِهَـــِىِيَّتِكُرْ تَغْرَمُونَ @إِرْجِعْ إِلَــيْهِرْ فَلَنَاتِينَّهُرْ بِجُنُـــُودٍ

বরং তোমরা তোমাদের উপঢৌকন নিয়ে সুখে থাকো। ৩৭. (হে দৃত) তুমি ফিরে যাও তাদের কাছে, আমি অবশ্য অবশ্যই তাদের বিরুদ্ধে, এমন সেনাদল নিয়ে আসবো<sup>৪২</sup>

# لا قِبَلَ لَهُ مُ بِهَا وَلَنْ خُرِجَتُهُ مِنْهَا أَذِلَّةً وَهُرَ مَغِرُونَ @قَالَ بَأَيُّهَا

যার মুকাবিলার শক্তি তাদের নেই এবং অবশ্য অবশ্যই আমি তাদেরকে সেখান থেকে বের করে দেবো অপদন্ত অবস্থায়, ফলে তারা ধিকৃত হয়ে থাকবে।" ৩৮. তিনি (আরো) বলেন<sup>৪৩</sup>——হে

رب المدية + كم ) - بهدية كم ) - بهدية كم ) - بهدية كم ) - بهدية كم النتم : - كا - بهدية - كم ) - بهدية كم ) - بهدية كم المدية - كم المدي

- ৪০. 'কাযালিকা ইয়াফ আলুন' অর্থাৎ 'তারাও এরূপ করবে' একথাটি সাবা'র রাণীর কথাও হতে পারে। আবার রাণীর কথার সমর্থনে আল্লাহ তা'আলার কথাও হতে পারে।
- 8১. অর্থাৎ তোমাদের অর্থ-সম্পদের আমার কোনো প্রয়োজন নেই। আল্লাহ আমাকে তোমাদের চেয়ে অনেক বেশী ও অনেক উত্তম সম্পদ দিয়েছেন। আমি চাই যে, তোমরা সত্য দীন গ্রহণ করে আল্লাহর অনুগত বান্দাহ হয়ে যাও, অথবা সত্য জীবনব্যবস্থার অনুসারী কল্যাণ রাষ্ট্রের আনুগত্য স্বীকার করে নাও। এ দুটোর কোনোটাই যদি গ্রহণ না করো তা হলে যুদ্ধের জন্য তৈরী হয়ে যাও। আমি এমন সেনাদল নিয়ে আসছি যার মুকাবিলা করার সামর্থ তোমাদের নেই।
- 8২. অর্থাৎ হে দৃত! অর্থ-সম্পদ, উপঢৌকন-এর আমার কোনো প্রয়োজন নেই। এগুলো যারা পাঠিয়েছে তাদের কাছে ফিরিয়ে নিয়ে যাও। তাকে হয়তো মুসলিম হয়ে আমার কাছে আসতে হবে নয়তো আমার সৈন্য বাহিনীর মুকাবিলার জন্য তৈরী হতে হবে।
- ৪৩. অর্থাৎ দৃতের মুখে রাণী যখন উপটোকন গ্রহণ না করা এবং সুলায়মান (আ)এর রাজ দরবারের বিভিন্ন অবস্থা সম্পর্কে অবহিত হলেন তখন তিনি সিদ্ধান্ত নিলেন
  যে, তাঁর সাথে সাক্ষাত করার জন্য তিনি নিজেই যাবেন। অতএব তিনি রাজকীয় জাঁকজমক
  ও জৌলুস সহকারে সুলায়মান (আ)-এর দরবারে যাওয়ার জন্য রওয়ানা দিলেন এবং
  তাঁর কাছে এ ব্যাপারে খবর পাঠিয়ে দিলেন।—এসব বিস্তারিত ঘটনা এখানে বাদ
  দেয়া হয়েছে। গুধুমাত্র রাজ দরবারে রাণীর পৌছার পর থেকে আলোচনা করা হয়েছে।

# الْهَاوَ الْكُرْبَارِيْنِي بِعَرْضِهَا قَبْلُ أَنْ يَاْتُونِي مُسْلِوِينَ

সভাষদবৃন্দ ! তোমাদের মধ্যে কে তার সিংহাসনটি আমার কাছে নিয়ে আসতে পারে তাদের অনুগত হয়ে আমার কাছে আসার আগেই<sup>88</sup> ?"

# @قَالَ عِفْرِيْتُ مِنَ الْجِيِّ أَنَا أَتِيْكَ بِهِ قَبْلَ أَنْ تَقُوْاً مِنْ مَّقَامِكَ \*

৩৯. জিনদের মধ্য থেকে এক বিশালাকার জিন বললো—"আপনি আপনার স্থান থেকে উঠে দাঁড়ানোর আগেই আমি তা আপনার নিকট নিয়ে আসছি<sup>84</sup>,

# وَ إِنِّي عَلَيْدِ لَعَوِيُّ آمِيْنَ ﴿ قَالَ الَّذِي عِنْدَهُ عِلْمٌ مِنَ الْحِتْبِ

এবং অবশ্যই আমি তার উপর সমর্থ—বিশ্বস্ত<sup>8৬</sup>। ৪০. সে বললো—

যার কাছে ছিল কিতাবের জ্ঞান---

88. সাবা'র রাণীর সিংহাসন নিয়ে আসার উদ্দেশ্য ছিল—রাজ দরবারের শানশওকতের সাথে নবীর মু'জিযাও তাকে দেখানো এবং আল্লাহর কুদরতের বহিঃপ্রকাশ ঘটানো। যাতে করে এটা তার ঈমান গ্রহণে অধিক সহায়ক হবে। সুলায়মান (আ)-কে আল্লাহ তা'আলা জিন বশীভূত রাখার সাধারণ মু'জিযা দান করেছিলেন। তাই নিজের মাধ্যমে সিংহাসনটাকে নিয়ে আসার ব্যাপার সম্ভবত আল্লাহর ইচ্ছায় সংঘটিত হয়েছে। (অন্যান্য ধন-সম্পদের মধ্যে সিংহাসনটিকে বেছে নেয়ার কারণ ছিল, এটাই রাণীর সবচেয়ে সংরক্ষিত বস্তু ছিল। প্রাসাদের পরপর সাতটি দরজার অভ্যন্তরে একটি কক্ষে তালাবদ্ধ অবস্থায় সিংহাসনটি ছিল। রাণীর আপন লোকদেরও সেখানে যাওয়ার অনুমতি ছিল না। এমন সুরক্ষিত স্থান থেকে দরজা বা তালা না ভেঙ্গে সিংহাসন বেহাত হয়ে এতো দূরবর্তী স্থানে চলে যাওয়া আল্লাহ তা'আলার অসীম শক্তি ছাড়া অন্য কোনো মতেই সম্ভব নয়। এটা রাণীর জন্যে আল্লাহর অসীম কুদরতে বিশ্বাসন্থাপনে বিরাট একটি সহায়ক কারণ হবে মনে করেই সুলায়মান (আ)-এ কাজটা করিয়ে নিয়েছিলেন।

# أَنَا أَتِيكَ بِهِ قَبْلَ أَنْ يَرْتُنَّ إِلَيْكَ طَرْفُكَ 'فَلَهَارَاهُ مُسْتَقِرًا عِنْهُ

"আমি আপনার নিকট তা নিয়ে আসছি আপনার দৃষ্টি আপনার দিকে ফিরে আসার আগেই<sup>৪৭</sup>, অতপর তিনি (সুলায়মান) যখন তা (সিংহাসন) নিজের নিকট রক্ষিত অবস্থায় দেখলেন,

# قَالَ فَنَامِنْ فَضْلِ رَبِّي عَلَيْ لِيَبْلُونِي ءَ أَشْكُرُ أَا أَكْفُرُ \* وَمَنْ شَكَرَ

তিনি বললেন—"এটাতো আমার প্রতিপালকের একটি অনুগ্রহ যাতে তিনি আমাকে পরীক্ষা করেন বে, আমি কি শোকর করি. না-কি না-শোকরী করি<sup>8৮</sup> : আর যে শোকর করে

- ৪৫. বায়তুল মাকদিস থেকে সাবা'র রাজধানী মায়ারিবের দূরত্ব ছিল প্রায় দেড় হাজার মাইল। এতদূর থেকে একটা সিংহাসন রাজপ্রাসাদের সুরক্ষিত একটি কক্ষ থেকে অতি অল্প সময়ের মধ্যে অর্থাৎ সুলায়মান (আ)-এর দরবার শেষ হওয়ার আগেই নিয়ে আসা একমাত্র জিনের পক্ষেই সম্ভব। আর তাই বিশালাকার জিনটি বলেছিল যে, আপনি আপনার স্থান থেকে উঠার আগেই আমি সিংহাসনটি নিয়ে আসতে পারবো।
- ৪৬. অর্থাৎ সিংহাসনটি আমি আনতে সক্ষম এ ব্যাপারে আপনি আমার প্রতি আস্থা রাখতে পারেন। তাছাড়া আমি আমানতদারও। আমি সিংহাসনটি অন্য কোথাও নিয়ে যাবো না বা এর কোনো মূল্যবান জিনিসের খিয়ানতও করবো না।
- 8৭. দৃষ্টি ফিরে আসার অর্থ—'চোখের পলক পড়ার আগেই'। অর্থাৎ দ্বিতীয় ব্যক্তি যার কাছে কিতাবের জ্ঞান ছিল বলে উল্লিখিত হয়েছে, সে জিনের চেয়েও কম সময়ের মধ্যে চোখের পলকে সিংহাসনটি নিয়ে আসলো। প্রশ্ন হলো—সে ব্যক্তি কে ছিলেন এবং তাঁর কাছে কোন্ কিতাবের জ্ঞান ছিল ? এ ব্যাপারে মুফাস্সিরীনে কিরামের মধ্যে মতভেদ রয়েছে। তিনি জিন জাতির অন্তর্ভুক্ত ছিলেন না এটা সর্বসন্মত মত। অতপর কেউ বলেন—তিনি একজন ফেরেশতা ছিলেন, কারো মতে, তিনি ছিলেন খিযির (আ), কেউ কেউ বলেন যে, সুলায়মান (আ) নিজেই সেই ব্যক্তি ছিলেন। আবার কারো মতে, তিনি ছিলেন সুলায়মান (আ)-এর বন্ধু আসফ ইবনে বারখিয়াহ। তবে এসব মতের সপক্ষে কোনো শক্তিশালী দলীল তাঁরা পেশ করেননি। আর কিতাব ধারা কোন্ কিতাব বুঝানো হয়েছে, তাও আমাদের পক্ষে জানা সম্ভব নয়। আমাদের উচিত হবে কুরআন মাজীদের শব্যবলী থেকে

# فَإِنَّهَا يَشَكُرُ لِنَفْسِهِ ۚ وَمَنْ كَفُرُ فَإِنَّ رَبِّي غَنِي كَرِيْرُ ﴿ قَالَ نَكِّرُوا

সে তো তার নিজের (কল্যাণের) জন্যই শোকর করে ; আর যে না-শোকরী করে তবে নে জেনে রাখুক আমার প্রতিপালক অবশ্যই অভাবমুক্ত নিজ মহিমায় উচ্জ্বল<sup>88</sup>। ৪১. তিনি<sup>৫০</sup> (স্লায়মান) বললেন—"আকৃতি বদলে দাও

رُبُنُسُهُ (কन्যापित) - لَنَفُسِهُ (कन्यापित) - لَنَفُسِهُ (कन्यापित) - فَانُمَايَشُكُرُ जन्ञ : قرن - ان - ان - ان - فَانُ : ना - (मांकर्त्ती करत : كَفَرَ : प्य - مَنْ : ज्यात : فَالَ - وَمَنْ - प्य - قَالَ - اللهَ عَنْدَى : प्यायात প্रिक्शाल क - فَالَ - وَهُمَا اللهَ اللهَ اللهَ اللهُ اللهُ اللهُ - رَبُّى اللهُ - وَمَالَ اللهُ ال

যতটুকু জানা যায় ততটুকুই নির্দিধায় মেনে নেয়া। কারণ এর সপক্ষে কোনো হাদীস মুফাস্সিরীনে কিরাম উপস্থাপন করেননি। কুরআন থেকে যা সুস্পষ্ট হয়ে উঠে, তা হলো— এ ব্যক্তি জিন জাতির অন্তর্ভুক্ত ছিলেন না। উল্লিখিত জিনটি তার নিজের শক্তি বলে কয়েক ঘন্টার মধ্যে সিংহাসনটি এনে দেয়ার দাবী করেছিল। আর কিতাবের জ্ঞানসম্পন্ন এ ব্যক্তি চোখের পলকেই তা এনেছিল।

৪৮. অর্থাৎ চোখের পলকে সিংহাসনটি দেড় হাজার মাইল দূরবর্তী স্থান থেকে বায়তুল মাকদিসে নিয়ে আসার অলৌকিকত্ব এটা একমাত্র আল্লাহর কুদরতের বহিঃপ্রকাশ ছাড়া কিছু নয়। আল্লাহ তা'আলাই কিতাবের জ্ঞানসম্পন্ন ব্যক্তিটিকে এ কারামত দান করেছেন যা পরোক্ষভাবে আল্লাহর নবীর-ই মু'জিযা হিসেবে প্রকাশ পেয়েছে। কেননা সাবা'র রাণী এটাকে হযরত সুলায়মান (আ)-এর মু'জিযা হিসেবে গ্রহণ করেছে যা তার ইসলাম গ্রহণের পক্ষে শক্তি দান করেছে।

আমাদের মনে প্রশ্ন জাগে যে, চোখের পলক ফেলতেই এত দূর থেকে একটি সিংহাসন কেমন করে উঠে এলো ? তার জওয়াবে সংক্ষেপে এতটুকু বলা যায় যে, স্থান-কাল এবং বস্তু ও গতি সম্পর্কে আমরা মানুষের নিজের অভিজ্ঞতা ও পর্যবেক্ষণের ভিত্তিতে যে ধারণা তৈরী করে রেখেছি, সে সবের যাবতীয় সীমারেখা তথুমাত্র মানুষের জন্যই প্রজোয়্য। আল্লাহর জন্য এ ধারণা সংগত নয়, কেননা তিনি স্থান-কাল-পাত্র বা কোনো বস্তু ও গতির সীমানায় আবদ্ধ নন। তাঁর অসীম কুদরতে ক্ষুদ্র একটি সিংহাসন কেন চাঁদ-সুরুজ এবং গ্রহ-নক্ষত্রকেও মুহূর্তের মধ্যে লক্ষ লক্ষ মাইল দূরত্ব অভিক্রান্ত করাতে পারেন। যে আল্লাহর একটি মাত্র হুকুমে এ বিশাল সৌরজগত সৃষ্টি হয়েছে; রাণীর সিংহাসনকে আলোর গতিতে সুলায়মান (আ)-এর সামনে নিয়ে আসার জন্য তাঁর একটি ইংগীতই যথেষ্ট। আল্লাহ তা আলা তাঁর শ্রেষ্ঠ রাসূলকে এক রাতের সামান্য সময়ের মধ্যে মক্কা থেকে বায়তুল মাকদিস এবং অতপর আরশে আযীম পর্যন্ত সফর করিয়ে দুনিয়াতে ফিরিয়েও এনেছিলেন—এটাতো এ কুরআনেই বর্ণিত হয়েছে। সুতরাং এ সম্পর্কে বিভিন্ন মনগড়া ব্যাখ্যা দেয়ার প্রয়োজন-ই বা কি ?

৪৯. অর্থাৎ বান্দাহর শোকর করা বা না-শোকরী করায় আল্লাহর সার্বভৌমত্ব-কর্তৃত্বে এক বিন্দুও কম বেশী হয় না। কোনো বান্দাহ শোকরগুযার হলে তাতে তারই কল্যাণ হয়; আর না-শোকরী করলে তাতে তারই ক্ষতি।

# لَهَا عَرْشَهَا نَنْظُرْ أَتَهْتَرِي ٓ أَمْ تَكُونَ مِنَ الَّذِيْنَ لَا يَهْتُكُونَ ۞ فَلَهَّا

তার জন্য তার সিংহাসনের, দেখি সে চিনতে পারে, না-কি সে শামিল হয়ে যায় তাদের মধ্যে যারা চিনতে পারে না<sup>৫১</sup>। ৪২. অতপর যখন

# جَاءَتْ قِيْلَ أَهْ كُنَا عُرْشُكِ \* قَالَتْ كَاتَّنِـةٌ هُوَ \* وَأُوتِينَا الْعِلْرَ

সে এসে পড়লো, তাকে জিল্ডেস করা হলো— 'এমনই কি তোমার সিংহাসন ? সে বললো— এটিইতো মনে হয় সেটিই<sup>৫২</sup>; আর আমানেরকে (এটার) জ্ঞান দান করা হয়েছিল

সূরা ইবরাহীমের ৮০ আয়াতে হযরত মূসা (আ)-এর যবানীতে আল্লাহ বলেন ঃ
"তোমরা এবং সমগ্র দুনিয়াবাসী সকলে মিলেও যদি (আল্লাহকে) অমান্য করো,
তবে (জেনে রেখো) আল্লাহ অবশ্যই (এ সবের) প্রয়োজনীয়তা মুক্ত এবং নিজ
সন্তায় প্রশংসিত।"

হাদীসে কুদসীতে আল্লাহ তা আলা ইরশাদ করেন ঃ

"হে আমার বান্দাহগণ ! প্রথম থেকে শেষ পর্যন্ত তোমাদের সকল মানুষ ও জ্বিন যদি তোমাদের মধ্যকার সর্বাধিক মুন্তাকী ব্যক্তির অন্তরের মতোও হয়ে যাও, তার পরেও আমার বাদশাহী ও শাসন কর্তৃত্বে কিছুই বৃদ্ধি পাবে না। হে আমার বান্দাহগণ ! প্রথম থেকে শেষ পর্যন্ত তোমাদের সকল মানুষ ও জিন যদি তোমাদের মধ্যকার সর্বাধিক পাপী ব্যক্তির অন্তরের মতোও হয়ে যাও, তাহলেও আমার বাদশাহী ও শাসন কর্তৃত্বে কোনো ঘাটতি দেখা দেবে না। হে আমার বান্দাহগণ ! আমার সেসব কাজ তোমাদেরই, আমি তোমাদের জন্যই তা হিসাব করে রাখি। তারপর তার প্রতিদান আমি তোমাদেরকেই পুরোপুরিই দিয়ে থাকি। অতএব যে কল্যাণ লাভ করেছে তার উচিত শোকর আদায় করা, আর যে তা ছাড়া অন্যকিছু পেয়েছে তার নিজেকে ছাড়া অন্য কিছকে দোষারোপ করা উচিত নয়।"

مَن قَبِلُهَا وَكُنّا مُسْلُوبِينَ ﴿ وَمَنْ هَاما كَانَتُ تَعْبَلُ مِن دُونِ اللهِ \* قَبْلُهَا وَكُنّا مُسْلُوبِينَ ﴿ وَمِنْ اللهِ \* قَبْلُهُ مِنْ دُونِ اللهُ فَيْ اللهِ قَبْلُهُ اللهُ فَيْ اللّهُ عَلَيْكُونُ مِنْ دُونِ اللهِ قَبْلُهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ال

إِنَّهَا كَانَتُ مِنْ قُو رَكُفُولِينَ ﴿ وَمُلِي الصَّرَحَ ۗ عَلَمَّا رَأَتُهُ الْحَكِي الصَّرَحَ ۗ عَلَمَّا رَأَتُهُ الْحَدَّةِ الْحَالَةِ الْحَدِّقِي الصَّرَحَ ۗ عَلَمَّا رَأَتُهُ الْحَدِّةِ الْحَدِّةُ الْحَدِيةُ الْحَدِّةُ الْحَدِّةُ الْحَدِّةُ الْحَدِيثُونَ الْحَدِيثُونَ الْحَدِيثُونَ الْحَدَّةُ الْحَدِيثُ الْحَدِيثُ الْحَدِيثُ الْحَدِيثُ الْحَدِيثُ الْحَدَّةُ الْحَدَّةُ الْحَدَّةُ الْحَدْيُنِ الْحَدْيُقُونَ الْحَدَّةُ الْحَدُ

مسبته کچه و کشفت عن ساقیها و آل اند صرح مسود من قواریره مسبته کچه و کشفت عن ساقیها و آل اند صرح مسرد من قواریره

সে তাকে একটি স্বচ্ছ জ্বলাশয় মনে করলো এবং তার উভয় পায়ের গোছা খুলে ফেললো ; তিনি (সুলায়মান) বললেন—"এটাতো অবশ্যই অভ্যন্ত মসুণ (যা) স্বচ্ছ কাঁচের তৈরী<sup>৫৫</sup>।

- ৫০. সাবা'র রাণীর বায়তুল মাকদিসে পৌছা এবং তাকে হযরত সুলায়মান (আ)-এর দরবার পর্যন্ত নিয়ে আসা ইত্যাদি ঘটনা উল্লেখ না করে তাঁর সাথে সাক্ষাতকারের ঘটনা থেকে এখানে আলোচনা করা হয়েছে।
- ৫১. অর্থাৎ তাঁর সিংহাসন দেখে তিনি এটা বুঝতে পারেন কিনা যে, এটা তাঁরই সিংহাসন যা উঠিয়ে নিয়ে আসা হয়েছে। আর এ মু'জিয়া দেখে তিনি কি সত্য পথের সন্ধান পান, না-কি তাঁর গুমরাহীর উপর তিনি অটল থাকেন, তা দেখাও এর উদ্দেশ্য হতে পারে।
- ৫২. রাণীর এ বক্তব্য থেকে এটা পরিষ্কার হয়ে যায় যে, হযরত সুলায়মান (আ) রাণীর সিংহাসনটিই আনার কথা বলেছিলেন। তিনি বলেছিলেন "তোমাদের মধ্যে কে তাঁর সিংহাসনটি আমার কাছে এনে দিতে পারে ?" অতপর সিংহাসনটি আনার পর তিনি

# قَالَتَ رَبِّ إِنِي ظَلَهُ يَ نَفْسِي وَاسْلَهُ يُ مَعَ سُلَيْهِي بِلَهِ رَبِّ الْعَلَوِينَ أَ

সে (ব্রীলোকটি) বললো—"হে আমার প্রতিপালক । আমি অবশ্যই আমার নিজের প্রতি যুলুম করেছি, এখন আমি সুলায়মানের সাথে আল্লাহ রাব্বুল আলামীনের অনুগত হয়ে গেলাম<sup>৫৬</sup>।"

्जं -त्य (खीलाकिष्ठ) वलला ; رَبِّ -त्य आमात প্রতিপালক ; قَالَتْ -आमि अवनार ; أَنَّ - अपि अवनार ; أَنْ - अपि कतति - طَلَمْتُ - अपि कतति : أَنْ اللَّهُ - अपि कतिष्ठ अि ; أَنْ اللَّهُ - अपि कतिष्ठ अि ; أَنْ - अपि अनुगठ राय तिलाम : وَبَ - अपि - مَعَ : आक्षि - اللَّهُ اللَّهُ - अपि अनुगठ राय तिलाम : وَبُ - अपि - مَعَ : अपि - اللَّهُ ال

বলেছিলেন—"তাঁর সিংহাসনটিকে অচিন রূপে রেখে দাও।" তারপর তাঁকে জিজ্ঞেস করা হয়েছে "আপনার সিংহাসন কি এমনই ?" তিনি জবাবে বলেছিলেন, "এটা যেন সেটাই।" এসব কথাবার্তার পর এটা যে, সাবা'র রাণীর সিংহাসনটিই ছিল তাতে কোনো সংশয় থাকে না।

- ৫৩. অর্থাৎ আমরাতো—সুলায়মান (আ) যে একজন বাদশাহ হওয়ার সাথে সাথে একজন নবীও—তা আগেই জেনেছিলাম এবং আমরা তাঁর প্রতি অনুগতও হয়ে গিয়েছিলাম।
- ৫৪. এখানে আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেন যে, সে কাফির জাতির মধ্যে জন্মগ্রহণ করার কারণেই সূর্যপূজায় অভ্যন্ত হয়েছিল যা তাকে সত্য পথ গ্রহণে বাধা সৃষ্টি করেছিল; কিন্তু যখন তিনি সুলায়মান (আ)-এর মুখোমুখী হন তখন তিনি অন্তর্দৃষ্টি লাভ করেন এবং এক মুহূর্ত দেরী না করে মুসলমান হয়ে যান।
- ৫৫. যেসব ব্যাপারে স্লায়মান (আ)-এর আনুগত্যে রাণীকে উদ্বুদ্ধ করেছিল তন্মধ্যে এটা ছিল সর্বশেষ। স্লায়মান (আ)-এর পত্র পাঠানোর মাধ্যমে পত্রের লিখনরীতি ও ভাষা, রাণীর পাঠানো উপটোকন গ্রহণ না করা, তাঁর সম্পর্কে দূতের প্রতিবেদন, রাণীর সিংহাসন স্থানান্তর, সুলায়মান (আ)-এর সার্বিক আচরণ এবং সর্বশেষ রাজ প্রাসাদের প্রবেশ পথের মসৃণ কাঁচের তৈরী রাস্তা যাকে জলাশয় মনে করে রাণী তাঁর পায়ের গোছার আবরণ উন্মুক্ত করে ফেলেছিল—এসব দেখেওনেই রাণীর এ বিশ্বাস হয়েছিল যে, ইনি এক অসাধারণ রাজা। তিনি হয়রত সুলায়মানের তাকওয়াপূর্ণ জীবন, তাঁর বিজ্ঞতা ও বৃদ্ধিমন্তা এবং সত্যের দিকে তাঁর দাওয়াত সম্পর্কে অবহিত হন। আর তাই তিনি অগ্রণী হয়ে হয়রত সুলায়মানের সাথে সাক্ষাত করতে উদ্বুদ্ধ হন এবং এদিকে ইংগিত করে তিনি বলেন—"আমরাতো (এসব) আগেই জেনেছিলাম ও মুসলমান হয়ে গিয়েছিলাম।
- ৫৬. সাবা'র রাণী সম্পর্কে কুরআন মাজীদ এ পর্যন্তই বর্ণনা করেছে। এর পরবর্তী অবস্থা বর্ণনার প্রয়োজন বোধ করেনি। তবে মুফাস্সিরগণের মধ্যে ইবনে আসাকির হ্যরত ইকরিম থেকে বর্ণনা করেন যে, অতপর সুলায়মান (আ) সাবা'র রাণী বিলকীসের সাথে পরিণয় সূত্রে আবদ্ধ হন এবং তাঁর রাজত্ব বহাল রেখে তাঁকে ইয়ামনে পাঠিয়ে দেন।

#### তয় রুকৃ' (৩২-৪৪ আয়াত)-এর শিক্ষা

- ১. অতি প্রাচীনকাল থেকেই গুরুত্বপূর্ণ ব্যাপারগুলোতে রাষ্ট্রের গণ্যমান্য ও জ্ঞানীশুণী ব্যক্তিদের পরামর্শ গ্রহণের নিয়ম প্রচলিত ছিল। পরিবার, সমাজ ও রাষ্ট্রের এ ব্যবস্থা চালু থাকা অত্যন্ত জরুরী। তাই আমাদের কর্তব্য এ পরামর্শ ভিত্তিক ব্যবস্থা আমাদের জীবনের সর্বক্ষেত্রে চালু করা।
- ২. ইসলাম সকল ব্যাপারে পরামর্শকে অত্যন্ত শুরুত্ব দিয়েছে। আল্লাহ তা'আলা তাঁর রাসূলকে এ ব্যাপারে নির্দেশ দিয়ে ইরশাদ করেছেন ঃ 'আপনি শুরুত্বপূর্ণ বিষয়াবলীতে সাহাবায়ে কিরামের সাথে পরামর্শ করুন।' সূতরাং মুসলিম উন্মাহর জন্য এটা অপরিহার্য কর্তব্য।
- ৩. কোনো কাফিরের পক্ষ থেকে প্রদন্ত কোনো উপঢৌকন গ্রহণ করা বৈধ নয়। তবে তা গ্রহণ করা দ্বারা যদি দীনী কোনো উপকার সাধিত হওয়ার সম্ভাবনা থাকে তাহলে বৈধ।
- ৪. বিভিন্ন দেশের মধ্যে যে যুদ্ধ-বিশ্বহ হয় তাতে বিজয়ী পক্ষ পরাজিতদের উপর যেসব যুলুম-নির্যাতন চালায় ইসলাম তা অনুমোদন করে না। কিন্তু অমুসলিম দেশ ও জাতিগুলো এসব বিধি-বিধান মানে না তাদের মতে যুদ্ধ-বিশ্বহে নীতি-নৈতিকতা বলতে কিছু নেই।
- ৫. সাবা'র রাণীর উপটোকন সুলায়মান (আ) প্রত্যাখ্যান করেছেন। এটা ছিল তাঁর নবীসূলভ সিদ্ধান্ত। কারণ তিনি বুঝতে পেরেছিলেন যে, মুসলমানদের আক্রমণ থেকে নিরাপদ থাকার জন্যই সে এ উপটোকন পাঠিয়েছেন। এটাই ছিল তাঁর সঠিক সিদ্ধান্ত।
- ৬. জিন জাতি ছিল হযরত সুলায়মান (আ)-এর বশীভূত। তিনি তাদের দিয়ে অনেক কঠিন কাজ করিয়ে নিতেন। এটা ছিল অনেক মু'জিযার একটি। এটাকে অস্বীকার করা কুরআন মজীদকে অমান্য করার নামান্তর। সুতরাং এটাকে বিশ্বাস করতে হবে।
- ৭. সাবা'র রাণীর সিংহাসন চোখের পলকে যে ব্যক্তি ইয়ামন থেকে বায়তুল মাকদিসে নিয়ে এসেছিল তিনি মানুষ ছিলেন। এতে প্রমাণিত হয় যে, আল্লাহর কিতাবের জ্ঞানে সমৃদ্ধ মু'মিনের ক্ষমতা ও মর্যাদা অনেক অনেক বেশী। সুতরাং আল্লাহর কিতাবের জ্ঞান অর্জন এবং তা বাস্তবে রূপায়ণ করার জন্য আমাদের সচেষ্ট হওয়া কর্তব্য।
- ৮. ধন-সম্পদ ও ক্ষমতা-প্রতিপত্তি দিয়ে আল্লাহ মানুষকে পরীক্ষা করেন। সুতরাং আমাদের মধ্যে যাদেরকে আল্লাহ এমন নিয়ামত দান করেন, তার উচিত এ নিয়ামতের শোকর আদায় করা।
- ৯. নিয়ামতের শোকর আদায় করা দ্বারা নিজেরই কল্যাণ লাভ হয়। এর দ্বারা আল্লাহর ক্ষমতা-কর্তৃত্বের কোনো বৃদ্ধি ঘটে না। সুতরাং আমাদের নিজেদের কল্যাণেই আল্লাহর শোক্র আদায় করা উচিত।
- ১০. দুনিয়ার সকল সৃষ্টির শোকরগুজার হওয়া বা না-শোকরী করা দ্বারা আল্লাহর ক্ষমতা-কর্তৃত্বে বিন্দুমাত্রও হ্রাস-বৃদ্ধি হয় না। লাভ-ক্ষতি যা হবার তা সৃষ্টিরই হয়ে থাকে।
- ১১. মানুষ ও জিন ছাড়া অন্য কোনো সৃষ্টির আল্লাহর অকৃতজ্ঞ হওয়া তথা নাফরমানী করার ক্ষমতা নেই। মানুষ ও জিনকে সীমিত পরিসরে নাফরমানী করার ক্ষমতা দেয়া হয়েছে। তাই তাদের আনুগত্যের জন্য পুরকার এবং নাফরমানীর জন্য শাস্তি দেয়া হবে।
- ১২. আল্লাহ তা আলা সকল প্রয়োজনীয়তা থেকে মুক্ত। তিনি নিজ সন্তায় নিজেই প্রশংসিত। তাই কারো প্রশংসার মুখাপেক্ষিতা থেকে তিনি পবিত্র।

১৩. নবীদের মু'জিযা এবং আওলিয়ায়ে কিরামের কারামত অমুসলিমদের দীনী দাওয়াত গ্রহণে<sup>রী</sup> সহায়ক হয়ে থাকে। যেমন সুলায়মান (আ)-এর মু'জিযা এবং তাঁর সাধীর সিংহাসন স্থানান্তরের কারামত সাবা'র রাণীর ঈমান আনায় সহায়ক হয়েছিল।

১৪. সুলায়মান (আ) ও সাবা'র রাণী বিলকীসের ঘটনা আল্লাহ তা'আলা আমাদের জন্য যতটুকু প্রয়োজন মনে করেছেন, ততটুকুই কুরআন মাজীদে উল্লেখ করেছেন। আমাদের কর্ডব্য কুরআন মাজীদে বর্ণিত বিষয়ের উপরই পুরোপুরি বিশ্বাসস্থাপন করা। এর অতিরিক্ত বিষয় জ্ঞানা বা না জ্ঞানার উপর আমাদের ঈমান নির্ভরশীল নয়।

### সূরা হিসেবে রুক্'-৪ পারা হিসেবে রুক্'-১৯ আয়াত সংখ্যা-১৪

@وَلَقَنُ ٱرْسَلْنَا إِلَى تُمْوُدَ آخَا مُرْصَلِحًا آنِ اعْبَنُ وا اللهُ فَإِذَا مُرْفَرٍ بْقَنِ

৪৫. আর আমি তো<sup>৫৭</sup> সামৃদ জাতির কাছে তাদের ভাই সালেহ-কে পাঠিয়েছিলাম। (এ আদেশ দিয়ে) যে, তোমরা আল্লাহর ইবাদাত করো, কিন্তু তখন তারা দু দলে ভাগ হয়ে

يَخْتَصِ وْنَ ﴿ قَالَ يُقَوْ إِلِرَتَسْتَعْجِلُ وْنَ بِالسِّيْعَةِ تَبْلُ الْكَسَنةِ عَ

পরস্পর বিবাদ করতে শুরু করলো<sup>৫৮</sup>। ৪৬. তিনি (সালেহ) বললেন—"হে আমার কওম!"তোমরা কল্যাণের আগে অকল্যাণকে তাড়াতাড়ি চাচ্ছো কেন<sup>৫৯</sup>?

@ - আর : الله - الله - الله - আমিতো পাঠিয়েছিলাম : الله - কাছে - أَخَاهُمُ - সামূদ জাতির কাছে - أَخَاهُمُ - তাদের ভাই : اخاهُمُ - সালেহকে - اخَاهُمُ - اخْاهُم - اخْبُدُوا ، তারা خَبُدُوا - وَخَادَا ، خَادَا - خَادَا ، خَالُ - خَالَ ، خَالَ - خَالَ - خَالَ - خَالَ - خَالَ - خَالَ - خَالً - خَالًا - خَالًا

৫৭. সামৃদ জাতি সম্পর্কে জানার জন্য কুরআন মাজীদের নিম্নোক্ত স্থানসমূহ দ্রষ্টব্য।
সূরা আন্স আ'রাফের ৭৩ আয়াত থেকে ৭৯ আয়াত পর্যন্ত সূরা হুদ আয়াত ৬১-৬৮;
সূরা আন্স ত'আরা আয়াত ৪১-৫৯; সূরা আন্স আয়াত ২৩-৩২ এবং সূরা আন্স আয়াত ১১-১৫।

৫৮. অর্থাৎ সালেহ (আ) যখন সামৃদ জাতিকে দীনের দাওয়াত দিলেন এবং একমাত্র আল্লাহর ইবাদাত করার আহ্বান জানালেন তখন তারা দু'ভাগে বিভক্ত হয়ে গেলো। একভাগ সালেহ (আ)-এর উপর বিশ্বাসী মু'মিনদের, আর অপর ভাগটি অবিশ্বাসী কাফিরদের।

যুগে যুগে নবী-রাসূলদের দাওয়াতের প্রতিক্রিয়া এভাবেই দেখা গেছে। আমাদের প্রিয়নবী মুহাম্মাদ (স)-এর নবুওয়াত লাভের পর যখন তিনি ইসলামের দাওয়াত নিয়ে উঠে দাঁডিয়েছেন তখন মক্রায়ও এমন অবস্থা-ই সৃষ্টি হয়েছিল। মক্রায় লোকেরা দু ভাগে ভাগ হয়ে দ্বন্ধ্-সংঘাত শুরু করে দিয়েছিল। মূলত সত্যদীনের দাওয়াতের ফল এমনই হয়ে থাকে। যারা সত্যদীনের দাওয়াত গ্রহণ করে তারা একদল। আর যারা দাওয়াত গ্রহণ করে না এবং যারা এ দাওয়াতের সক্রিয় বিরোধী হয়ে দাঁড়ায়—এ সবই একদল। হক ও বাতিলের দ্বন্ধ-সংঘাতের মাঝামাঝি কোনো অবস্থান স্থল নেই।

# لُولا تَسْتَغْفِرُونَ اللهُ لَعَلَّكُمْ تُرْحَبُونَ ®قَالُوا اطَّيْرُنَا بِكُو بِمَنْ مَعَكَ

তোমরা আল্লাহর কাছে ক্ষমা প্রার্থনা করছো না কেন, যাতে তোমাদের প্রতি রহমতের আশা করা যেতে পারে।"

8৭. তারা বললো—"আমরা কুলক্ষণে মনে করি তোমাকে ও তোমার সাথে যারা আছে তাদেরকে";

- قَالُوا ﴿ اللَّهُ : আहारत कार्छ اللَّهُ : আहारत कार्छ اللَّهُ تَسْتَغُفْرُونَ - اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ - قَالُوا ﴿ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

মকার তৎকালীন অবস্থার সাথে এ আয়াতে বর্ণিত সামৃদ জাতির অবস্থার পুরো মিল রয়েছে।

সূরা আ'রাফের ৭৫ ও ৭৬ আয়াতে সালেহ (আ)-এর সামৃদ জাতির অবস্থা এভাবে বর্ণিত হয়েছে—"তাঁর সম্প্রদায়ের নেতারা বললো—যারা অহংকারে মেতেছিল—তাদের মধ্যে যাদেরকে দুর্বল মনে করা হয়েছিল—যারা তাদের মধ্যে ঈমান এনেছিল—"তোমরা কি জানো, সালেহ নিশ্চিত তার প্রতিপালকের পক্ষ থেকে প্রেরিত ?' তারা বললো—"আমরা অবশ্যই তাঁর প্রতি যা প্রেরিত হয়েছে তাতে বিশ্বাসী।" যারা অহংকারে মেতেছিল তারা বললো—"আমরা অবশ্যই তার প্রতি অবিশ্বাসী যাতে তোমরা বিশ্বাস স্থাপন করেছো।"

৫৯. অর্থাৎ যেখানে আল্লাহর কাছে তোমাদের কল্যাণের জন্য তাড়াহড়া করা স্বাভাবিক ছিল, সেখানে তোমরা অকল্যাণের জন্য তাড়াহড়া করছো। সূরা আ'রাফের ৭৭ আয়াতে সামৃদ জাতির সরদারদের আযার চাওয়া সংক্রান্ত উক্তি উদ্ধৃত হয়েছে, তারা বলেছে—"হে সালেহ! আনো সেই আয়াব আমাদের উপর যার ধমকী তুমি আমাদের দিরে থাকো, যদি তুমি সত্যিই রাসূল হয়ে থাকো।"

৬০. অর্থাৎ আমরা তোমাদেরকে আমাদের সকল অকল্যাণের কারণ বলে মনে করি। কারণ তোমরা আমাদের পূর্বপুরুষদের ধর্মের বিরুদ্ধে যখন থেকে বিদ্রোহু ঘোষণা করেছো, তখন থেকেই আমাদের উপর প্রতিনিয়তই কোনো না কোনো বিপদ নেমে আসছে। কারণ আমাদের উপাস্যরা আমাদের উপর নারাঞ্চ হয়ে গেছে। সকল যুগেই মুশরিক জাতি-গোষ্ঠী তাদের নবীদেরকে কুলক্ষণে বলে মনে করতো। সূরা ইয়াসীনের ১৮ আয়াতে একটি জাতি তাদের নবীদেরকে বলেছে, "আমরা তোমাদেরকে কুলক্ষণে পেয়েছি।" হযরত মুসা (আ) সম্পর্কেও ফিরআউন ও তার সম্প্রদায় একথাই বলতো— "অতপর তাদের যখন কল্যাণকর কিছু হতো, তারা, বলতো—'এটা আমাদেরই প্রাপ্য'; আর যদি তাদের উপর কোনো অকল্যাণ আপতিত হতো তখন তারা মূসা ও তার সাধীদের সাথে অভক্ততা আরোপ করতো।

এরপ কথা আমাদের প্রিয় নবী হযরত মুহামাদ (স) সম্পর্কেও মক্কার কাফির সরদাররা ও তাদের অনুসারীরা বলতো।

# قَالَ طَبُرُكُرُ عِنْلَ اللهِ بَلْ اَنْتُرْقُوا ۖ تَفْتَنُونَ ۞ وَكَانَ فِي الْهَرِينَةِ الْهُرِينَةِ

তিনি (সালেহ) বললেন—"তোমাদের কুলক্ষণের ব্যাপার আল্লাহর নিকট (জানা) আছে, বরং তোমরা এমন কণ্ডম যাদের পরীক্ষা করা হচ্ছে<sup>৬১</sup>।" ৪৮. আর সে শহরে ছিল

### تِسْعَةُ رَهْطٍ يُّفْسِلُ وْنَ فِي الْأَرْضِ وَلَا يُصْلِحُونَ ﴿ قَالُوا تَقَاسَهُ وَا

নয় জনের একটি দল<sup>৬২</sup>, তারা দেশময় বিপর্যয় সৃষ্টি করে বেড়াতো এবং কোনো গঠনমূলক কাজ তারা করতো না। ৪৯. তারা বললো—"তোমরা পরস্পর শপথ করো

نَارُ - الْمَارِ - كم ) - طَنْرِكُمْ ; তিনি (সালেহ) বললেন ; الله - حَنْدَ - তিনি (সালেহ) বললেন ; أَنْتُمْ ; - حَمْدُ - وَمَنْدُ - الله - الله - وَهَا - عَنْدَ - هُمَا - هُوْمٌ ; - वतः ( الله - هُوَمٌ - هُمَا حَنْدَ - هُمَا حَنْدَ - वतः - أَنْ تُنْتُمُ وَ الله - وَهَا - الله - وَهَا - الله - وَهَا - مَنْدَ - حَمْدُ - حَمْدُ

তাদের এ জাতীয় কথার উদ্দেশ্য এটাও যে, এ লোকের আবির্তাবের আগে আমরা একই ধর্মের ভিত্তিতে এক জাতি ছিলাম; আমরা ছিলাম ঐক্যবদ্ধ। এ লোক এতই কুলক্ষণে যে, এর আসার সাথে সাথেই আমাদের মধ্যে দৃশ্ব-সংঘাত শুক্র হয়ে গেলো। ভাই ভাইয়ের দৃশমন হয়ে গেলো; পুত্র পিতা থেকে বিচ্ছিন্ন হয়ে গেলো। আমাদের ঐক্যবদ্ধ জাতির মধ্যে অপর একটি জাতির উদ্ভব ঘটলো, যার পরিণাম আমাদের জন্য ভালো বলে মনে হচ্ছে না। এ অভিযোগ নিয়েই কুরাইশ সরদারদের একটি প্রতিনিধি দল রাস্পুরাহ (স)-এর চাচা আবু তালিবের কাছে এসেছিল। তারা বলেছিল ঃ

"আপনার এ ভাতিজাকে আমাদের হাতে সোপর্দ করে দিন। সে আপনার ও আপনার বাপ-দাদার ধর্মের বিরোধিতা করছে, আপনার জাতির মধ্যে মতভেদ সৃষ্টি করে দিয়েছে এবং আমাদের জাতির লোকদেরকে বোকা মনে করছে।"

৬১. অর্থাৎ কুলক্ষণে কারা এটা যাঁচাই করার কোনো মানদণ্ড এতোদিন ছিল না, যার কারণে তোমরা নিজেদের মূর্থতা সত্ত্বেও নিজেদেরকে অনেক উচ্চ মর্যাদাসম্পন্ন মনে করতো। তোমাদের মধ্যকার নিকৃষ্ট লোকেরা অনেক উচ্চতে উঠে যাচ্ছিল, আর সবচেয়ে ভালো যোগ্যতাসম্পন্ন লোকেরা মিশে যাচ্ছিল মাটির সাথে। তবে এখন বিচারের একটি মানদণ্ড এসে গেছে। তোমাদের স্বাইকে এ মানদণ্ডে যাঁচাই করা হবে। এ মানদণ্ডে প্রত্যেককে তার ওজন অনুসারে পরিমাপ করা হবে। এখন হক ও বাতিল মুখোমুখী আছে। যে হক-কে গ্রহণ করবে সে ওখানে ভারী হয়ে যাবে, যদিও এ যাবত তার কোনো মূল্য না-ই থাকুক না কেন। আবার যে হককে প্রত্যাখ্যান করে বাতিলের উপর অবিচলভাবে দাঁড়িয়ে থাকবে সে ওখানে একেবারেই হালকা হয়ে যাবে। যদিও এ যাবত সে সর্বোচ্চ নেতৃত্বের আসনে আসীন থাকুক না কেন। এখানে সত্যের ভিত্তিতেই ফায়সালা হবে। কে কোন্ পরিবারের, কে কতটা ধন-সম্পদের অধিকারী, জনশক্তি কার কত বেশী সেসব এখানে কোনো শুরুত্ব পাবে না।

# بِاللهِ لَنْبَيِّتُنَّهُ وَاهْلَهُ ثُرَّلُنَقُوْلَى لِوَلِيِّهِ مَا شَهِلْنَا مَهْلِكَ اهْلِم

আল্লাহর নামে— আমরা অবশ্যই রাতে তার উপর আক্রমণ চালাবো এবং তার পরিবার পরিজ্ঞানের উপরও, অতপর আমরা তার অভিভাবককে<sup>৬৩</sup> অবশ্যই বলে দেবো—তার পরিবারের ধ্বংসের সময় আমরা উপস্থিত ছিলাম না,

# وَإِنَّا لَصْرِقُونَ@وَمَكُرُواْمَكُرًا وَمَكُرُنَامَكُرًا وَمُرِلاً يَشْعُرُونَ ٥

আর আমরা তো অবশ্যই সত্যবাদী<sup>৩৪</sup>।" ৫০. আর তারা এক গোপন ষড়যন্ত্র করলো, আর আমরাও এক কৌশল অবলয়ন করলাম অথচ তারা টেরও পেল না<sup>৩৫</sup>।

بالله - النَّبَيْنَا الله - الله - النَّبِيْنَا الله - اله - الله - ال

৬২. অর্থাৎ নয় জন দলনেতা। 'রাহতুল' দল, এদের প্রত্যেককে 'দল' হিসেবে আখ্যায়িত করার অর্থ তাদের প্রত্যেকের ধন-সম্পদ, জাঁকজমক ও জনশক্তির আধিক্যের কারণে তারা অত্যন্ত প্রভাব-প্রতিপত্তির অধিকারী ছিল। তাদের প্রত্যেকেরই এক একটি করে দল ছিল। তাই এদের প্রত্যেককেই এক একটি 'দল' নামে আখ্যায়িত করা হয়েছে। আর নয় জনকে 'নয়টি দল' বলা হয়েছে। তারা ছিল সিরিয়ার 'হিজর' নামক অঞ্চলের অধিবাসী।

৬৩. এখানে 'অভিভাবক' দ্বারা হ্যরত সালেহ (আ)-এর গোত্রের সরদারকে বুঝানো হ্য়েছে। কারণ প্রাচীন গোত্রীয় সমাজব্যবস্থায় নিহত ব্যক্তির রক্তের দাবী পেশ করার অধিকার ছিল গোত্রীয় সরদারের। আমাদের প্রিয়নবী (স)-এর সময়েও এ নিয়মই ছিল। সে সময় তাঁর চাচা আবু তালিবের এ অধিকার ছিল বিধায় কুরাইশ বংশীয় কাফিররা এ আশন্ধায় নবী (স)-এর উপর আক্রোশ থেকে পিছিয়ে আসতো যে, যদি তারা তাঁর উপর আক্রমণ চালিয়ে তাঁকে হত্যা করে তাহলে তাঁর চাচা গোত্রের নেতা হিসেবে তাঁর খুনের বদলা নেয়ার দাবী নিয়ে এগিয়ে আসবে।

৬৪. ঠিক একই ধরনের ষড়যন্ত্র হয়েছিল আমাদের প্রিয় নবী হযরত মুহামাদ (স)এর বিরুদ্ধে। হিজরতের প্রাক্কালে কুরাইশদের সব গোত্রের লোক একত্র হয়ে তাঁর উপর
হামলার চক্রান্ত করলো, যাতে রাস্লুল্লাহ (স)-এর গোত্র বনু হাশিম বিশেষ কোনো
একটি গোত্রকে দায়ী করে তার বিরুদ্ধে প্রতিশোধ গ্রহণের জন্য লড়াই চালাতে না পারে।
আর সকল গোত্রের বিরুদ্ধে লড়াই চালিয়ে যাওয়া বনু হাশিমের পক্ষে সম্ভব নয়।

# وَنَانَظُوكِيْفَكَانَ عَاتِبَةً مَكْرِهِمْ اللَّا دَمَّوْنَهُمْ وَتَوْمَهُمُ أَجْمِعِينَ

৫১. অতএব দেখো তাদের ষড়যন্ত্রের পরিণার্ম কেমন হয়েছিল; আমি নিশ্চিত ধ্বংস করে দিয়েছি তাদেরকে ও তাদের কওমের সবাইকে।

# @فَتِلْكَ بُيوْتُمْرُخَاوِيَةً بِهَا ظَلَهُوْا وِإِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَايَهَ لِقَوْ إِيَّعْلَمُونَ ۞

৫২. তাই, তানের ঐসব ঘরবাড়ী বিধনন্ত হয়ে পড়ে রয়েছে কেননা তারা সীমালংঘন করেছে ; নিকয়ই এতে রয়েছে নিচিত নিদর্শন এমন লোকদের জন্য যারা (এ সম্পর্কে) জ্ঞান রাখে<sup>৬৬</sup>।

وَ عَانَبَهُ ; अত এব দেখো (ف انظر ) - حَانَظُرُ (ه - عَانَبَهُ ) - অত এব দেখো (ف انظر ) - ف انظر ) - خ انظر ) - পরিণাম ; مُرَّنَهُمْ ; আমি নিচিত (م كر + هم ) - مَكْرهمْ ; ধ্বংস করে দিয়েছি তাদেরকে ; و و و و و و و البوت الله ) - তাদের কাওমের (قوم + هم ) - قَوْمَهُمْ ; ৬ - و و و و الله خان ) - তাদের কাওমের (قوم + هم ) - بيُونَهُمْ ; তাদের ঘরবাড়ী ; তাদের ঘরবাড়ী ; তাদের ঘরয়েছে ; কেননা ; الله - قَالَمُونُ وَ الله - قَالَمُونُ وَ الله - و و الله - و و الله و الله و الله - و و الله و الله - و و الله و الله

৬৫. হ্যরত সালেহ (আ)-এর জাতির লোকেরা যখন উটনীর পায়ের রগ কেটে দিল, তখন তিনি তাদেরকে বলে দিলেন যে, "তোমরা তিনদিন তোমাদের ঘরে মজা করে নাও; এটা এমন একটা ওয়াদা যা মিথ্যা নয়," (সূরা হুদ; ৬৫ আয়াত)। এ হুমকীর পরই সম্ভবত তারা চিন্তা করেছিল যে, আযাব আসুক বা না আসুক আমরা উটনীর সাথে সালেহকেও শেষ করে দেই না কেন; এ চক্রান্ত করে তারা সম্ভবত সে রাতেই সালেহ (আ)-এর উপর আক্রমণ করার সিদ্ধান্ত নিয়ে রেখেছিল যে রাতে আযাব আসার কথা ছিল। আল্লাহ তা আলা তাঁর নবীর গায়ে হাত দেয়ার সুযোগ তাদেরকে দিলেন না। তার আগেই তাঁর কঠিন হাত দারা তাদেরকে পাকড়াও করে ফেললেন।

৬৬. অর্থাৎ আল্লাহর কিতাবের জ্ঞানসম্পন্ন চিন্তাশীল লোকেরা অবশ্যই জ্ঞানেন যে, আল্লাহ তা'আলা বিশ্ব-জাহানে তাঁর রাজত্ব সম্পর্কে বিধির ও অন্ধ নন। বরং তিনি এক পরম বিজ্ঞ ও সর্বজ্ঞ সন্তা। তিনি তাঁর বান্দাহদের ভাগ্য নির্ধারণ করছেন। তাঁর সিদ্ধান্তসমূহ কোনো প্রাকৃতিক নিয়মের অধীদ নয়; বরং প্রাকৃতিক নিয়মই তাঁর সিদ্ধান্তের অধীন। তিনি চোখ বন্ধ করেই জাতিসমূহের উত্থান-পতনের সিদ্ধান্ত গ্রহণ করেন না। বরং অত্যন্ত বিজ্ঞতা ও ন্যায় পরায়ণতার সাথেই জাতিসমূহের উত্থান-পতনের ফায়সালা করেন। স্তরাং প্রাকৃতিক দুর্যোগসমূহ প্রাকৃতিক কারণেই ঘটে, এর সাথে মানুর্বের কর্মকাণ্ড দায়ী নয়—একথা কেবলমাত্র আল্লাহর কিতাব সম্পর্কে অজ্ঞ-মূর্থরাই বলতে পারে। আল্লাহ তা'জালা ন্যায়-ইনসাফের সাথেই দুনিয়াতে প্রতিদান-প্রতিশোধের আইন নির্ধারণ করেছেন। এ আইনের ভিত্তিতেই দুনিয়াতেও যালিমদের যুলুমের শান্তি দিয়ে

### و انجینا النیدی امنوا و کانوا یتقون و کوطًا اِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ ده. আत আति তাদেরকে तका कतमाम साता मैंमान এনেছিল এবং তারা আলাহকে তর করতো। ८८. আর (শ্বনণীয়) লৃতের<sup>৬९</sup> কথা, যখন তিনি নিজের জাতিকে বলেছিলেন—

اَتَأْتُونَ الْفَاحِشَـةَ وَانْتُرْتُبُصِرُونَ ﴿ اَنْتُكُرْ لَتَأْتُونَ الرِّجَالَ (الْعَامِةُ क्षित्रता कि এ अभ्रीम कांक कताहा अथर्ठ रामता এत পतिशिष्ठ कार्ता कि कर्ता अथर्ठ रामता कि श्री क्षेत्र

شَهُولًا مِنْ دُونِ النِّسَاءِ لَبُلُ انْتَرَقُوا تَجَهَلُ وَنَ النِّسَاءِ لَبُلُ انْتَرَقُوا تَجَهَلُ وَنَ ال काम हित्रठार्थ कतात खना बीलाकलित्रतक एडए ; वर्तर राज्यता राज्य व्यमन कथम याता मूर्थठाग्र निश्व त्रराराहा कि । १५७. किस्नु हिन ना

وَ وَ الْمَاكِ وَ الْمُعْلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَ الْمُعْلِمُ وَالْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعِلْمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعْلِمُعِلْمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَل

থাকেন। সুতরাং সামৃদ জাতি যে ভূমিকম্পে ধাংস হয়েছে, তা তাদের কর্মের-ই ফল। এ সত্য যারা অনুধাবনে সক্ষম তারা ভূমিকম্প, জলোদ্ধাস, বন্যা, ঘূর্ণিঝড় ইত্যাদিকে প্রাকৃতিক দুর্যোগ বলে এড়িয়ে না গিয়ে এটাকে নিজেদের জন্য সতর্ক-সংকেত মনে করে নিজেদেরকে সংশোধন করে নেয়।

৬৭. কাওমে লৃত সম্পর্কে কুরআন মাজীদের নিম্নে উল্লিখিত স্রাসমূহের নির্দেশিত আয়াতসমূহ ও সংশ্লিষ্ট টীকাসমূহ দুষ্টব্য। সূরা আ'রাফ আয়াত ৮০-৮৪; সূরা হৃদ আয়াত ৭৪-৮৩; সূরা হিজর আয়াত ৫৭-৭৭; সূরা আল আম্বিয়া আয়াত ৭১-৭৫; সূরা আল শৃ'আরা আয়াত ১৬০-১৭৫; সূরা আল আনকাবৃত আয়াত ২৮-৩৫; সূরা আস সাফ্ফাত আয়াত ১৩৩-১৩৮ ও সূরা আল কামার আয়াত ৩৩-৩৯।

৬৮. অর্থাৎ তোমরা প্রকাশ্যে এ নির্লজ্ঞ কাজ করে যাচ্ছো এবং তোমাদের মধ্যকার দৃষ্টি শক্তি সম্পন্ন লোকেরাও তা দেখছে। সূরা আল আনকাবৃত-এর ২৯ আয়াতে বলা হয়েছে ঃ "আর তোমরা নিজেদের মজলিশেই এ ঘৃণিত কাজ করে থাকো।"

### جُواب قَــوْمِهُ إِلَّا أَنْ قَالُوٓا اَخْرِجُوٓا اللَّ لَوْطِ مِنْ قُرْيَتِكُرْ ۚ إِنَّهُمْ َ اللَّهُ اللَّهُ কোন জওয়াব তার কওমের এছাড়া যে, তারা বললো—তোমরা ল্তের পরিবারকে তোমাদের জনপদ থেকে বের করে দাও, তারা তো

اَنَا سَ يَسْتَطُهُرُونَ ۞ فَانْجَيْنَـهُ وَاهْلَهُ إِلَّا امْرَاتَهُ وَ قَلْ رَنْهَا এমন মানুষ যারা পবিত্র হতে চায়। ৫৭. অতপর আমি রক্ষা করলাম তাঁকে এবং

তাঁর পরিবারকে তাঁর স্ত্রীকে ছাড়া : তাকে সাব্যন্ত করে রেখেছিলাম

مِنَ الْغُبِرِيْتِ نَ۞ وَامْطُرْنَا عَلَيْهِمْ مَّطُولًا وَفَسَّاءً مَطُو الْمُنْنَرِيْتِ نَ क्षरम्रश्राद्धरम् त्र प्रश्च । ৫৮. আর আমি তাদের উপর এক বিশেষ ধরনের বৃষ্টি বর্ষণ করলাম ; অতএব কতইনা নিকৃষ্ট ছিল ভয় প্রদর্শিতদের বৃষ্টি ।

অথবা, এর অর্থ—তোমরা জেনে-বুঝেই এ অশ্লীল কাজ করে যাচ্ছো। অথবা, এ কাজের জন্য যে মেয়েদের সৃষ্টি করা হয়েছে এবং পুরুষরা এ কাজের জন্য নয় তা তোমরা জেনেও এ খারাপ কাজে লিপ্ত রয়েছো। মূলত এ সবগুলো অর্থই এখানে খাটে।

৬৯. অর্থাৎ জেনে-শুনে তোমাদের এমন কাজ করা নিতান্তই নির্বৃদ্ধিতা ও বোকামী ছাড়া আর কিছুই নয়। এর অর্থ এটা হতে পারে যে, এ কাজের পরিণাম সম্পর্কে অজ্ঞতার কারণেই তোমরা এ কাজে লিপ্ত রয়েছো। শীঘ্রই তোমাদেরকে অশ্লীলতায় হঠকারিতার জন্য কঠিন শাস্তি ভোগ করতে হবে। আল্লাহর আযাব হঠাৎ তোমাদের উপর নেমে আসার জন্য প্রস্তুত হয়ে আছে। অথচ সেই কঠিন পরিণামের কথাকে অবিশ্বাস করে এ জঘন্য খেলায় তোমরা মন্ত হয়ে আছো।

৭০. অর্থাৎ আগেই হযরত লৃত (আ)-কে তাঁর স্ত্রীকে তাঁর সঙ্গে নিতে নিষেধ করে দেয়া হয়েছে।

#### 8র্থ ক্লকৃ' (৪৫-৫৮ আয়াত)-এর শিক্ষা

- হয়রত সালেহ (আ)-ও তাঁর জাতি 'কাওমে সামূদ'-কে এক আল্লাহর ইবাদাত করার জন্য দাওয়াত দিয়েছেন। আর সকল নবীর দাওয়াত একই ছিল।
- ২. দুনিয়াতে যখনই নবী-রাসৃলদের মাধ্যমে সভ্যের দাওয়াত এসেছে, তখনই সংশ্রিষ্ট মানুষ দু'ভাগে বিভক্ত হয়ে গেছে। একভাগ সত্যের দাওয়াত গ্রহণ করে সভ্যের পক্ষে এসেছে ; আর অপর অংশ সত্যের বিপক্ষে অবস্থান নিয়েছে।
- ৩. সত্য-বিরোধী পক্ষ সুস্পষ্ট নিদর্শন দেখার পরও হঠকারী মনোভাবের কারণে সকল নিদর্শন অস্বীকার করে সত্য গ্রহণ থেকে বঞ্চিত থেকে যায়।
- 8. নবী-রাসূল এবং আল্লাহর পথে তাঁদের অনুসারী সত্যপন্থী লোকদের সতকীকরণকে উপেক্ষা করে এবং মিখ্যা সাব্যন্ত করে। ফলে তাদের উপর আল্লাহর আযাব নেমে আসে।
- ৫. আল্লাহর আযাব নেমে আসার পরও এসব অপশক্তি এটাকে প্রাকৃতিক দুর্যোগ আখ্যায়িত করে দীনের প্রতি এগিয়ে না আসা এবং নিজেদের অপরাধের ক্ষমা লাভের জন্য তাওবা করে আল্লাহর পথে এগিয়ে আসে না। বরং এরা বিপরীত দিকেই ঝুঁকে পড়ে।
- ৬. দুনিয়াতে দুঃখ-মসীবত দিয়ে আল্লাহ তা আলা তাঁর বান্দাহকে যেমন পরীক্ষা করেন, তেমনি সুখ-স্বাচ্ছন্দ্য দিয়েও তিনি পরীক্ষা করেন। সচেতন ও জ্ঞানী লোক এটাকে পরীক্ষা হিসেবেই গ্রহণ করেন এবং সে হিসেবে কাজ করেন।
- १. সমাজে এমন কিছু নেতৃত্ব রয়েছে যারা ভর্মাত্র সমাজে বিশৃংখলা সৃষ্টি করে বেড়ায়। এরা সমাজের গঠন ও কল্যাণকর কোনো কাজ করে না বা করতে পারে না। এসব অসৎ নেতৃত্বই মানুষকে আল্লাহর পথ থেকে দূরে সরিয়ে নেয়। এদের থেকে সতর্ক থাকতে হবে এবং জনগণকেও সতর্ক করতে হবে।
- ৮. 'কাওমে সামুদে'র অসং নেতৃত্বই তাদেরকে সালেহ (আ)-এর আনুগত্য করা থেকে বিরত রেখেছে এবং তাদেরকে আল্লাহ ও তাঁর নবীর নাফরমানী করতে উদ্বুদ্ধ করেছে।
- ৯. এসব লোকের হঠকারিতা এতদ্র পর্যন্ত পৌছেছে যে, আল্লাহর উটনীর রগ কেটে তাকে হত্যা করেছে এবং আল্লাহর নবীকে পর্যন্ত হত্যা করার ষড়যন্ত্র করেছে। তাদেরকে সে সুযোগ আল্লাহ দেননি। তার আগেই তাদেরকে ধ্বংস করে দিয়েছেন। বাড়াবাড়ির পরিণাম এমনই হয়ে থাকে।
- ১০. অতীতের ধ্বংসপ্রাপ্ত জাতিসমূহের ধ্বংসাবশেষ আমাদের সামনে রয়েছে। এসব থেকে শিক্ষা গ্রহণ করে তার আলোকে জীবনকে গড়তে হবে।
- ১১. कृत्रणान भाषीए रामन धारमधां खाणित ইতিহাস উল্লেখিত হয়েছে, সেগুলো থেকে জ্ঞান অর্জন করতে হবে এবং যেসব অপরাধের কারণে সেসব জাতি ধাংসপ্রাপ্ত হয়েছে, সেসব অপরাধ থেকে সমাজ, দেশ ও জাতিকে রক্ষা করার জন্য সংগ্রাম করতে হবে।
- ১২. সমাজে অপরাধ যখন সাধারণ হয়ে যায় তখন মানুষ তিন শ্রেণীতে বিভক্ত হয়ে পড়ে।
  এক শ্রেণী বে-পরোয়াভাবে অপরাধ করে যেতে থাকে। দিতীয় শ্রেণী নিজেরা অপরাধ করে না;
  কিন্তু তারা নিরব দর্শকের ভূমিকা পাদন করে। তৃতীয় শ্রেণী নিজেরা অপরাধ করে না, এবং
  অপরাধিদেরকে অপরাধ থেকে বিরত রাখার চেষ্টা করে যেতে থাকে। আল্লাহর আযাব থেকে এ
  তৃতীয় শ্রেণীই রক্ষা পায়।
- ১৩. আসমানী আয়াব বর্তমানেও পৃথিবীর বিভিন্ন অঞ্চলে বিভিন্ন সময়ে বিভিন্ন আঙ্গিকে নাযিল হচ্ছে, যাকে আমরা প্রাকৃতিক দুর্যোগ বলে উপেক্ষা করছি। এসব আয়াব থেকে রক্ষা পাওয়ার জন্য সকল প্রকার অপরাধ থেকে আল্লাহর দরবারে তাওবা করে তাঁর দীন কায়েমের সংগ্রাম করে যেতে হবে।

### সূরা হিসেবে রুক্'–৫ পারা হিসেবে রুক্'–১ আয়াত সংখ্যা–৮

﴿ قُلِ الْكُولُ لِلهِ وَسَلَّمُ عَلَى عِبَادِةِ الَّذِي الْمُلْفَى الْمُطَّفَى اللَّهُ خَيْرً أَمَّا يَشْرِكُونَ ٥

৫৯. হে নবী <sup>10</sup> আপনি বন্দুন—— সমস্ত প্রশংসা আল্লাহর-ই জন্য, আর শান্তি বর্ষিত হোক তাঁর সেসব বান্দাহর উপর যাদেরকে তিনি মনোনীত করেছেন; (জিজ্ঞেস <del>করুন</del> তাদেরকে) আল্লাহ-ই কি উত্তম, না-কি সেসব, যাদেরকে তারা (আল্লাহর) শরীক করে<sup>৭২</sup>।

وَ بَارِهِ नवी!) আপনি বলুন ; الْعَمْدُ -সমন্ত প্রশংসা ; الْعَادُ -আল্লাহর-ই জন্য ; أَلَّهُ -আল্লাহর-ই জন্য ; عباده -شام : শান্তি বর্ষিত হোক الْعَادُه : উপর ; عباده -الْدَيْنُ -(জিজ্জেস - الْدَيْنُ - (জিজ্জেস - الْدَيْنُ - الله - اله - الله - ال

৭১. ইতিপূর্বে পূর্ববর্তী নবী-রাসূল ও তাদের উন্মতদের কিছু কিছু অবস্থা আলোচনার পর এখানে রাসূলুক্সাহ (স)-কে সম্বোধন করে বলা হয়েছে যে, আপনি আক্সাহর শোকর আদায় করুন। কারণ, আপনার উন্মতকে দুনিয়ার ব্যাপক আযাব থেকে নিরাপদ করে দেয়া হয়েছে। আর পূর্ববর্তী নবী-রাসূল ও নেক বান্দাহদের প্রতি সালাম প্রেরণ করুন।

এ আয়াত থেকে মুসলমানরা কিভাবে তাদের বক্তব্য শুরু করবে তা শিক্ষা দেয়া হয়েছে। খুতবা তথা বক্তৃতার শুরুতে আল্লাহর প্রশংসা ও নবী-রাসূলদের প্রতি দরদ ও সালাম ধারা বক্তৃতা শুরু করা উচিত। রাসূলুল্লাহ (স) ও সাহাবায়ে কিরামের সকল বক্তৃতা এভাবেই শুরু হয়েছে। এরই ভিত্তিতে ইসলামী চিন্তা-চেতনা সম্পন্ন লোকেরা সবসময় আল্লাহর প্রশংসা, নবী-রাসূলদের প্রতি সালাত ও সালাম এবং নেক বান্দাদের শান্তি ও নিরাপত্তা কামনা করেই তাঁদের বক্তৃতা শুরু করেন।

৭২. আল্লাহ তা'আলা মুশরিকদেরকে লা-জবাব করে দেয়ার জন্যই এ প্রশ্নুটি উত্থাপন করেছেন। আসলে আল্লাহর সাথে মুশরিকদের মিথ্যা উপাস্যদের কোনো তুলনা করা যেতে পারে—একথা তারাও তাবতে পারে না। কারণ, সেসব উপাস্যদের মধ্যে এমন কোনো কল্যাণ নেই যে, আল্লাহর সাথে তুলনা করা যেতে পারে। কিন্তু মুশরিকরা যাতে নিজের ভুলের ব্যাপারে সচেতন হয়, সেজন্য তাদের সামনে এ প্রশ্নুটি রাখা হয়েছে। এ প্রশ্নের জবাবে তাদের এমন কথা বলার হিমত ছিল না যে, আল্লাহর চেয়ে আমাদের উপাস্যগুলো ভালো। তাদের উপাস্যদের মধ্যে যে কোনো কল্যাণ নেই তা তারা ভালোভাবেই জানতো। তাই তাদের চেতনাকে জাগ্রত করে দেয়াই এ প্রশ্নের উদ্দেশ্য। যেসব উপাস্যের পূজা- অর্চনায় যখন কোনো কল্যাণই নেই, তাহলে সেগুলোর উপাসনা তারা কেন করছে। এ বোধটাই আল্লাহ তা আলা তাদের মধ্যে জাগিয়ে দিতে চেয়েছেন।

### ﴿ امن خلق السّوتِ والأرض و أنزلَ لَكُر مِن ال ৬০. অথবা (জিজ্জেস করুন) কে তিনি যিনি সৃষ্টি করেছেন আসমান ও যমীন এবং

তোমাদের জন্য বর্ষণ করেন আসমান থেকে

مَاءً ۚ فَانْبُتْنَابِهِ حَلَائِقَ ذَاتَ بَهْجَةٍ ۚ مَا كَانَ لَكُر أَن تَنبِتَ পানি ; অতপর তার সাহায্যে আমি মনোরম বাগানসমূহ সৃষ্টি করি ; তোমাদের পক্ষে তো সম্ভব নয় উৎপন্ন করা

# شَجَ هَا وَ اللَّهُ مَعَ اللَّهِ وَ بَلْ هُرْ قُواً يَعْنِ لُـونَ ﴿ أَمَّنَ جَعَلَ الْأَرْضَ

তার গাছ-গাছালি ; আছে কি আল্লাহর সাথে অন্য কোনো ইলাহ<sup>৭৩</sup> ? (না) বরং তারা এমন কণ্ডম যারা আল্লাহর সমকক্ষ সাব্যস্ত করে। ৬১, অথবা, কে তিনি যিনি যমীনকে করেছেন

(ام+من)-اَمُنْ (امرامن)-اَمُنْ অথবা (জিজ্ঞেস করুন) কে তিনি যিনি ; وَعَلَىقَ সৃষ্টি করেছেন ; ; अनि वर्षण करतन: الأرضَ ; ७-و : वर्ष -الأرضَ ; ७-و : आनमान -السُّهُوت - فَأَنْسَتُنَا ; शानि -مَا ءُ ; - जामान السَّمَاء ; व्यरक : مَنَ ؛ शानि -لكُ-- ذَاتَ بَهْجَة ; বাগানসমূহ - ذَاتَ بَهْجَة ; তার সাহায্যে - حَدَانَيْ : অতপর আমি সৃষ্টি করি মনোরম ; اَنْ تُنْبِتُوا -সম্ব নয় ; الكُمْ (তামাদের পক্ষে ; أَنْ تُنْبِتُوا -উৎপন্ন করা ; े -(شجر +ها)-कांद्र कि जना कांद्र-(ها - الله) - ألهُ को -(شجر +ها - شجر +ها - شجر أها - شجر +ها - أ ইলাহ ; مَّعُ - সাথে : الله - आल्लाহর ; بَيلْ - (না) বরং; مُعْ - তারা : قَرْمٌ - এমন কাওম; -याता আল্লাহর সমকক্ষ সাব্যন্ত করে।(هَ-أُمُـنُ -याता আল্লাহর সমকক্ষ সাব্যন্ত করে।(هَ-يُعْدَلُونَ यिनि ; جَعَلَ - करतिह्ने - جَعَلَ - यभीनरक ; الأرضَ

অতপর আল্পাহর কুদরত তথা শক্তিমত্তা এবং তাঁর প্রতিটি সৃষ্টি বৈচিত্রের প্রতি ইশারা করে জিজ্ঞেস করা হয়েছে যে, এসব কার কাজ ? এসব কাজে আল্লাহর সাথে কেউ শরীক আছে কিনা ? যদি না থাকে তাহলে তোমাদের উপাস্যগুলোকে কেন তোমরা পূজনীয় মনে করছো ?

রাসূলুম্বাহ (স) যখন এ আয়াতটি তিলাওয়াত করতেন তখন জবাবে বলতেন "বরং আল্লাহ-ই উত্তম, চিরস্থায়ী, মর্যাদাসম্পন্ন ও শ্রেষ্ঠ।"

৭৩. সুদূর অতীত থেকে নিয়ে বর্তমান পর্যন্ত কোনো এক যুগের কোনো একজন মুশরিক আল্লাহ তা'আলার এ প্রশ্নের জবাবে একথা বলতে পারেনি যে, 'এ কাজ এক আল্লাহর নয়, বরং তাঁর অন্য কেউ শরীক আছে।' আরবের মুশরিকরা এবং সমগ্র দুনিয়ার সকল মুশরিকরাই একথা স্বীকার করে যে, আল্লাহ-ই বিশ্ব-জাহানের স্রষ্টা ও পরিচালক।

## قَرَارًا وَجَعَلَ خِلْلُهَا أَنْهُراً وَجَعَلَ لَهَا رَوَاسِي وَجَعَلَ بَيْنَ الْبَحْرِينِ عَاجِزًا

বাসের উপযোগী<sup>98</sup> এবং তার মাঝে মাঝে প্রবাহিত করেছেন নদ-নদী, আর তাতে স্থাপন করেছেন পাহাড়-পর্বত এবং সৃষ্টি করেছেন দু-নদীর মাঝে এক অন্তরাল<sup>৭৫</sup>;

- ﴿ خَلَلَ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى ﴿ عَلَمَ عَلَ ﴾ - এবং ﴿ خَلَلُهُ اللَّهِ عَلَى ﴿ - عَلَلُهُ اللَّهِ عَلَى ﴿ - عَلَلُهُ اللَّهِ عَلَى ﴿ - عَلَلُهُ اللَّهِ عَلَى ﴿ - اللَّهِ عَلَى ﴿ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّل

তাই কখনও কোনো হঠকারী মুশরিকও একথা বলেনি যে, আমাদের উপাস্য দেব-দেবীর এসব কাজে আল্লাহর সাথে শরীক আছে।

কুরআন মাজীদে সূরা যুখরুফের ৯ আয়াতে কাফির ও মুশরিক সম্পর্কে বলা হয়েছে—
"আপনি যদি তাদের জিজ্ঞেস করেন যে, আসমান-যমীন কে সৃষ্টি করেছে,' তাহলে তারা অবশ্যই বলবে যে, এসব সৃষ্টি করেছেন এক পরাক্রমশালী সর্বজ্ঞ সন্তা।"

একই সূরার ৮৭ আয়াতে আবার বলা হয়েছে—

"আপনি যদি তাদেরকে প্রশ্ন করেন—'তাদেরকে কে সৃষ্টি করেছে ?' তাহলে তারা অবশ্যই বলবে—'আল্লাহ'।"

সূরা আল-আনকাবৃতের ৬৩ আয়াতে বলা হয়েছে—

"আর যদি আপনি তাদেরকে জিজ্ঞেস করেন আসমান থেকে কে পানি বর্ষণ করেন এবং মৃত যমীনকে কে জীবিত করেন ? তাহলে তারা অবশ্যই বলবে 'আল্লাহ'।"

এ ছাড়া সূরা ইউনুসের ৩১ আয়াতেও একথাই বলা হয়েছে।

এখানে উল্লিখিত প্রশ্নগুলোর মাধ্যমে শুধুমাত্র শিরককেই বাতিল করা হয়নি বরং এর মাধ্যমে নাস্তিক্যবাদের মূলও উপড়ে ফেলা হয়েছে।

৭৪. 'পৃথিবী' নামক এ গ্রহটিকে বাসোপযোগী করার জন্য আল্লাহ রাব্বৃল আলামীন বেসব উপায়-উপাদান প্রয়োগ করেছেন, তা সবই মানবজ্ঞানের আয়স্তাধীন নয়। এ ব্যাপারে মানুষকে আল্লাহ তা'আলা যতটুকু জানার সুযোগ দিয়েছেন, তা নিয়ে চিন্তা-ভাবনা করলে এক মুহূর্তের জন্যও কেউ একথা ভাবতে পারে না যে, কোনো পূর্ণ জ্ঞানময় স্রষ্টার পরিকল্পনা ছাড়া এসব উপযোগিতা ও ভারসাম্য নিছক কোনো আকস্মিক ঘটনার ফসল। আর একথাও কেউ ধারণা করতে পারে না যে, এ মহাসৃষ্টির পরিকল্পনা প্রণয়ন এবং একে বাস্তবে রূপায়ণ ও বিরামহীন ব্যবস্থাপনা কোনো দেব-দেবী, জ্ঞিন, নবী-ওলী বা কোনো ফেরেশতার হাত আছে।

মানুষ যদি তার সীমিত জ্ঞান দিয়েও পৃথিবী গ্রহটিকে বাসোপযোগী করা এবং রাখার মহাবিজ্ঞানী আল্লাহ তা'আলার কুদরত তথা শক্তি, ক্ষমতা ও বিজ্ঞানময়তার বিষয় চিন্তা করে

### وَ اللَّهُ مَا اللَّهِ مِنْ الْحَرُومُ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ اللَّهِ مَا الْمُفْطَرِّ إِذَا اللَّهِ مِنْ الْمُفْطَرّ إِذَا

আছে কি আল্লাহর সাথে অন্য কোনো ইলাহ ? বরং তাদের অধিকাংশই জানে না। ৬২. অথবা, কে তিনি যিনি সাড়া দেন বিপদগ্রস্তের ডাকে, যখন

# دَعَاهُ وَيَكْشِفُ السُّوءَ وَيَجْعَلُكُمْ خُلُفًاءَ الْأَرْضِ وَ اللَّهُ مِعَ اللَّهِ اللَّهِ اللهِ

সে তাঁকে ডাকে এবং দূর করে দেন বিপদ<sup>৭৬</sup>, আর করেন তোমাদেরকে যমীনে পূর্ববর্তীদের স্থলাভিষিক্ত<sup>৭৭</sup>; আছে কি আল্লাহর সাথে অন্য কোনো ইলাহ ?

أَمُّنُ إِنَّ اللهِ إِنَّ اللهِ إِنَّ اللهِ إِنَّ اللهِ إِنْ اللهِ إِنْ اللهِ إِنْ اللهِ إِنْ اللهِ إِنْ إِنَّ اللهِ اللهُ اللهُ مَمْ اللهُ مَمْ إِنَّ عَلَّمُونَ وَ कात ना الْكَثُرُهُمْ وَ أَنَّ اللهُ اللهُ

তাহলে সে বিশ্বারে হতবাক না হয়ে পারে না। সে অনুভব করতে থাকে যে, এমন ভারসাম্য ও সামঞ্জস্যশীলতা ও সমন্থিত কার্যক্রম একজন সর্বজ্ঞানী, সর্বজ্ঞ ও পরিপূর্ণ শক্তিমান সন্তার ব্যবস্থাপনা ছাড়া 'পৃথিবী' নামক ভূ-গোলকটি মহাশূন্যে ঝুলে থাকতে পারে না।

৭৫. অর্থাৎ পৃথিবীতে মিঠা ও লোনা পানির যে ভাগ্তার ভূগর্ভে ও নদী-সমুদ্রে রয়েছে, তা একটা অপরটার সাথে মিশে যায় না। ভূগর্ভে যেমন মিষ্টি পানি ও লোনা পানির স্তর আলাদা দেখা যায়, তেমনি সমুদ্রেও উভয় প্রকার পানির স্রোতধারা পাশাপাশি বয়ে যেতে থাকলেও তা একটার সাথে অপরটা মিশে যায় না। [এ ব্যাপারে অধিক অবগতির জন্য সূরা আল ফুরকান-এর ৫৩ আয়াত ও তৎসংশ্লিষ্ট টীকা দ্রষ্টব্য।]

৭৬. অর্থাৎ কোনো অভাব, অনটন, দুঃখ-দারিদ্র, বিপদ-মসীবতে অসহায়, কোনো দিক থেকে সাহায্যের কোনো আশার আলো নেই, এমতাবস্থায় মানুষ—মুশরিক, কাফির এমনকি চরম নান্তিকও আল্লাহর কাছেই ফরিয়াদ করে। সকল প্রকার বিপদাপদ ও সকল অসুবিধায় একমাত্র রাহমানুর রাহীম, সকল অসহায়ের সহায় মহামহিম আল্লাহ তা'আলাই উদ্ধার করেন।

তাই কুরআন মাজীদে বিভিন্ন স্থানে মুশরিকদেরকে শ্বরণ করিয়ে দেয়া হয়েছে যে, যখন তোমরা কঠিন বিপদে পড়, তখন আল্লাহর কাছেই ফরিয়াদ করতে থাকো। আর যখন বিপদ থেকে তিনি তোমাদেরকে উদ্ধার করেন তখন আল্লাহর সাথে অন্যকে শরীক করতে থাকো। এ বিষয়টি শুধুমাত্র আরবের মুশরিকদের মধ্যেই সীমাবদ্ধ নয়, বরং সারা দুনিয়ার মুশরিকদের অবস্থাও একই।

### 

الرير بشرابين بن ي رحبته و الله على ا

খাকো। ﴿﴿ وَالْمَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا وَاللَّهُ وَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُوالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُوالِمُ وَاللَّهُ وَاللّلَّا وَاللَّهُ وَاللَّالِمُوالِمُواللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُلْمُولُولُولُولُولُ وَاللَّهُ وَالْ

নিঃসহায়ের দোয়া আল্লাহ্র দরবারে কবুল হয়। রাস্লুল্লাহ (স) এরূপ অসহায় ব্যক্তিকে নিম্নুর্প ভাষায় দোয়া করতে বলেছেন ঃ

اللَّهُمُّ رَحْمَتَكَ أَرْجُواْ فَلاَ تَكِلْنِي الِي نَفْسِي طَرْفَةَ عَيْنِ وَأَصْلِحُ لِي شَانِي كُلُهُ لاَ اللهُمُّ رَحْمَتَكَ أَرْجُواْ فَلاَ تَكِلْنِي اللهِ اللهُ الاَ أَنْتَ .

"ইয়া আল্লাহ! আমি তোমার রহমতের আশা করি, অতএব আমাকে মুহূর্তের জন্যও আমার নিজের কাছে সমর্পণ করো না, তুমি আমার সবকিছু ঠিক করে দাও, তুমি ছাড়া কোনো ইলাহ নেই।"—কুরতুবী

৭৭. অর্থাৎ এক পুরুষের পর তার পরবর্তী বংশধর এবার তার পরবর্তী বংশধর এভাবে ক্রমান্বয়ে নিচের দিকে এবং এক জাতির পর অপর এক জাতির উত্থান ঘটান। অথবা এর অর্থ দুনিয়ার সম্পদ ভোগ-ব্যবহার ও দুনিয়ার রাজত্ব করার ক্ষমতা দান করেন।

৭৮. অর্থাৎ রাতের অন্ধকারে তোমাদের গন্তব্যে পৌছার জন্য এবং এক দেশ থেকে অন্যদেশে স্থল পথে বা জলপথে সফর করার জন্য আল্লাহ তা আলা অনেক দিক-নির্দেশক উপায়-উপকরণ প্রকৃতিতে রেখে দিয়েছেন। রাতে তারকার সাহায্যে তোমরা পথ চিনে নিতে পার। দিনের বেলায় সূর্যোদয় ও সূর্যান্তের সাহায্যে তোমরা পথ চিনে নিতে পার। এ সবই আল্লাহ তা আলার অন্যান্য বৈজ্ঞানিক ব্যবস্থাপনা। সূরা আন নহলের ১৬ আয়াতে বলা হয়েছে—

### الله المَا الْعَلْقُ مُرِيعِيلٌ وَمَنْ يَرِزُقُكُمْ مِنَ السَّاءِ وَالْأَرْضِ \* السَّاءِ وَالْأَرْضِ \*

৬৪. অথবা কে তিনি যিনি সূচনা করেন সৃষ্টির, তারপর তিনি তার পুনরাবৃত্তি করবেন $^{bc}$  এবং যিনি তোমাদের রিযক দান করেন আসমান ও যমীন থেকে $^{b}$ ;

; সৃষ্টির : أُمَّ : সৃষ্টির : كَبْدُوُا : সূচনা করেন - الْخَلْقَ : স্টির - الْخَلْقَ - তারপর - الْمَنْ ﴿ الْمَ يرزق+)-يَّرزُ فُكُمْ : यिनि -مَنْ : এবং - وَ : এবং - وَ : তার পুনরাবৃত্তি করেবেন - يُعيَّدُهُ : যমিন - الْأَرْض : ७ - وَ : আসমান - السُّمَا - : थেকে -منَ : यां का करात - السُّمَا - (كم

"আর (তিনি সৃষ্টি করেছেন) পথনির্দেশ অনেক চিহ্ন ; আর তারকার সাহায্যেও তারা পথের সন্ধান পায়!"

৭৯. অর্থাৎ রহমতরূপী বৃষ্টিধারা বর্ষণের আগে ঠাণ্ডা বাতাস তার আগমনী খবর পৌছে দেয়।

৮০. আল্লাহ তা আলা প্রথম সৃষ্টি করেছেন এবং তার পুনরাবৃত্তিও তিনিই করবেন। তিনি জীব সৃষ্টির সূচনায় নির্জীব পদার্থের মধ্যে প্রাণের সঞ্চার করেন। এ নির্জীব পদার্থের সংমিশ্রণের ফলে তার মধ্যে প্রাণের সঞ্চার কিভাবে হয় তা এক বিশ্বয়কর ব্যাপার। মানুষের জ্ঞান এখন পর্যন্তও তার রহস্য উদঘাটন করতে সক্ষম হয়নি। বিজ্ঞানীরা নিম্প্রাণ পদার্থ থেকে প্রাণী সৃষ্টি করার জন্য আজ পর্যন্ত যত প্রচেষ্টাই চালিয়েছে, তার সব প্রচেষ্টা-ই ব্যর্থ হয়ে গেছে। প্রাণের উদ্ভবের ব্যাপারটা আজও রহস্যাবৃত রয়ে গেছে। এটা অবশ্যই অলৌকিক ব্যাপার। এটা যে এক মহাবিজ্ঞানী স্রষ্টার হুকুম, ইচ্ছা ও পরিকল্পনার ফসল—এছাড়া কি আর কোনো ব্যাখ্যা দেয়া যেতে পারে ?

অতপর শ্বরণীয় যে, জীবনের অবিমিশ্র আকার নেই। অগণিত-অসংখ্য আকৃতিতে জীবন বিরাজমান। জীবনের অসংখ্য প্রাণীরূপ যেমন রয়েছে তেমনি রয়েছে জীবনের অসংখ্য উদ্ভিদরূপ। জীবনের অসংখ্য বিচিত্র রূপ আমাদেরকে মহান স্রষ্টা মহাবিজ্ঞানী আল্লাহর কথাই শ্বরণ করিয়ে দেয়।

আবার সৃষ্টির পুনরাবৃত্তির কথা সম্পর্কে ভেবে দেখলেও মানব বৃদ্ধি হত বিহ্বল হয়ে পড়ে। প্রত্যেক প্রজাতির জীবের মধ্যেই এমন বিশ্বয়কর কর্মকৌশল ও উপাদান রয়েছে যার দ্বারা অবিরাম সৃষ্টির ধারা প্রবহমান রয়েছে। আশ্চর্যের ব্যাপার মহান আল্লাহ প্রত্যেক প্রজাতির প্রাণী ও উদ্ভিদের গঠনাকৃতি ও গঠন প্রণালীর মধ্যে এমন কর্ম-কৌশল রেখে দিয়েছেন যা তার অসংখ্য এককের মধ্য থেকে ঠিক একই শ্রেণীর আকৃতি-স্বভাব ও বৈশিষ্ট্যসম্পন্ন হাজারো প্রজন্মের জন্ম দিয়ে যেতে থাকে। আর পুনরাবৃত্তির এ প্রক্রিয়ায় এমন ভূল কখনো হয়নি, যার ফলে একটি প্রজাতির বংশবৃদ্ধির কোনো কারখানায় অন্য প্রজাতির বংশ উৎপাদিত হতে থাকে। একটি গমবীজ থেকে লক্ষ লক্ষ বছর পর্যন্ত গম-ই উৎপাদিত হয়ে আসছে। ঘটনাচক্রেও তা থেকে একটি যব উৎপাদিত হয়নি। মানুষ ও

# الله مع الله و قُل ها تُوا برها نكر إن كُنْتُر صل قِيلَ ﴿ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ وَالْكُورُ إِنْ كُنْتُر صل قِيلَ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّ

لَّ يَعْلَرُمَنَ فِي السَّهُوتِ وَالْأَرْضِ الْغَيْبُ إِلَّا اللهُ وَمَا يَشْعُرُونَ 'আল্লাহ ছাড়া আসমানে ও যমীনে কেউই গায়েবের খবর জানে না<sup>৮৩</sup>; আর তারা (এটাও) জানে না যে,

الله على - الله الله - الله الله - اله - الله - اله - الله - ال

পশুর ব্যাপারে একই নিয়ম সক্রিয় রয়েছে। পুনরাবৃত্তির এ প্রক্রিয়া আদি থেকে নিয়ে এ পর্যন্ত সক্রিয় রয়েছে। কখনও কোনো কারণে এ উৎপাদন প্রক্রিয়া বন্ধ হয়ে যায়নি।

এ সত্যগুলো একজন মুশরিকের শিরককে যেমন উৎখাত করে দিতে সক্ষম, তেমনি একজন নান্তিকের আল্লাহকে অস্বীকার করার প্রবণতারও মূলোৎচ্ছেদ ঘটায়। সূতরাং আর কে-ই বা এমন ধারণা করতে পারে যে, আল্লাহর এ বিশ্ব-পরিচালনায় কোনো ফেরেশতা, জিন, নবী বা অলীর সামান্যতম অংশ থাকতে পারে। আর কোনো বৃদ্ধি-জ্ঞানসম্পন্ন ব্যক্তিও এমন বলতে পারে না যে, এ সমস্ত সৃষ্টি ও পুনরাবৃত্তি প্রক্রিয়া এবং প্রকৃতির এ সৃশৃংখল পরিচালনা দিয়েই শুরু হয়েছে ও চলমান আছে।

৮১. মানুষ-পশু-পাখি, জীব-জন্তু ও কীট-পতঙ্গ ইত্যাদি প্রাণী এবং হাজারো রকমের উদ্ভিদের আলাদা আলাদা খাদ্য প্রয়োজন। দুনিয়াতে প্রাণী ও উদ্ভিদের সংখ্যা সব মিলিয়ে শত শত কোটি হবে। মহান স্রষ্টা আল্লাহ তাদের প্রত্যেক শ্রেণীর জন্য পৃথক পৃথক খাদ্য বস্তু এত বিপুল পরিমাণে প্রত্যেকের আহরণ ক্ষমতার মধ্যে রেখে দিয়েছেন, যার ফলে কোনো শ্রেণীর কোনো একজনও খাদ্য থেকে বঞ্চিত থাকে না। এ ব্যবস্থাপনায় আসমান-যমীনের এত বিচিত্র শক্তি মিলেমিশে কাজ করে যাদের সংখ্যা গণনা করা কখনও সম্ভব নয়। তাপ, আলো, বাতাস, পানি ও মাটির উপাদানের মধ্যে যদি সঠিক অনুপাতের সমন্বয় না হয়, তাহলে এক বিন্দু পরিমাণ খাদ্যও উৎপন্ন হতে পারে না। কোনো বুদ্ধিমান ব্যক্তি সজ্ঞানে থেকে সচেতন অবস্থায় এটা বলতে পারে না যে, কোনোরূপ সুচিন্তিত পরিকল্পনা ও ব্যবস্থাপনা ছাড়া এসব এমনি আকত্মিক ঘটনা দ্বারা সৃষ্টি ও পরিচালিত হতে পারে, অথবা এসবের ব্যবস্থাপনায় কোনো জিন, ফেরেশতা বা কোনো মনীধীর আত্মার প্রভাব রয়েছে।

### أَيَّانَ يَبِعَثُونَ ﴿ بَلِ الْدِرَكَ عِلْهُمْرِ فِي الْأَخِرَةِ تُنْ بَلْ هُرْ فِي شَكِّ مِنْهَا تَنْ

কখন তাদেরকে পুনরায় (জীবিত করে) উঠানো হবে<sup>৮৪</sup>। ৬৬. বরং আখিরাত সম্পর্কে তাদের জ্ঞান লোপ পেয়েছে ; বরং সে সম্পর্কে তারা সন্দেহে পড়ে রয়েছে ;

# رُنْهَا عَمُونَ ﴿ مِنْهَا عَمُونَ ﴿ مِنْهَا عَمُونَ ﴿ مَا اللَّهُ مِنْهُا عَمُونَ ﴿ مَا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ اللَّا اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّاللَّ اللَّ

- ادُرُكَ ; বরং ; اوُرُكَ ; কখন : بَـلِ اللهِ তাদেরকে (জীবিত করে) উঠানো হবে الهُعثُونَ : কখন - اَيَّانَ (লাপ পেয়েছে : عَـلْمُهُمْ ; তাদের জ্ঞান : مَـنْهَا ; করং : مَـنْهَا ; করং : مَـنْهَا ; করং : مَـنْهَا ; করং : কর্নিহে প্জে রয়েছে : مَـنْهَا ; করং : করং : مَـنْهَا ; সে বিষয়ে : من +ها) -সে সম্পর্কে : করং : করং : করং - بَـلْ : করং : কর্মিয়ে - مَـنْهَا ; করং : করং : করং : করং : কর্মাণ - مَـنْهَا : করং : করং : করং : কর্মাণ - مَـنْهَا : করং : করং : করং : কর্মাণ - করং : من +ها)

৮২. অর্থাৎ এসব কাজে আল্লাহর সাথে অন্য কেউ শরীক আছে বলে যদি তোমাদের কাছে কোনো প্রমাণ থেকে থাকে, তাহলে তা পেশ করো। তা যদি না পারো তাহলে বৃঝিয়ে দাও যে, এসব কাজে আল্লাহর সাথে কেউ শরীক না থাকা সত্ত্বেও ইবাদাত-বন্দেগী লাভের ব্যাপারে এতে অন্যদের অধিকার কোন্ যুক্তিতে থাকবে ?

৮৩. অর্থাৎ আসমান ও যমীনে যেসব অদৃশ্য, প্রচ্ছন্ন বা লুক্কায়িত বিষয় রয়েছে, যেগুলো জানার কোনো উপায়-উপকরণ মানুষের আয়ত্বাধীন নয়। এসব বিষয়ের জ্ঞান একমাত্র আল্লাহরই আছে। এ ব্যাপারেও মহান আল্লাহ লা-শরীক যমীনে বা আসমানে ফেরেশতা, জিন, নবী বা আউলিয়া অথবা মানুষ বা অন্য কোনো সৃষ্টি সবারই জ্ঞান সীমাবদ্ধ। অনেক কিছুর জ্ঞান-ই আমাদের কাছে গোপন রয়েছে। সর্বজ্ঞ তথা সবকিছুর জ্ঞান একমাত্র আল্লাহরই রয়েছে। তাঁর কাছে বিশ্ব-জাহানের কোনো বিষয়ই গোপন নেই। তিনি অতীত, বর্তমান ও ভবিষ্যত সবকিছুর জ্ঞান রাখেন। কারণ সবকিছুর তিনিই স্রষ্টা, এমন অনেক বিষয় আছে, যা মানব জাতি কখনও জানতে পারেনি, আজও জানে না এবং ভবিষ্যতেও কখনো জানতে সক্ষম হবে না। জিন, ফেরেশতা ও অন্যান্য সকল সৃষ্টির ব্যাপারেও একই কথা। সূরা আল আনআমের ৫৯ আয়াতে বলা হয়েছে—"অদৃশ্য বিষয়ের চাবিসমূহ একমাত্র তাঁর কাছেই রয়েছে। সেগুলো তিনি ছাড়া অন্য কেউ-ই জানে না।"

সুরা লুকমানের ৩৪ আয়াতে বলা হয়েছে—

"নিক্য়ই আল্লাহর নিকটই কিয়ামতের জ্ঞান এবং তিনি-ই বৃষ্টি বর্ষণ করেন, আর যা কিছু গর্ভাশয়ে আছে তা তিনি-ই জানেন। আর কেউ জানে না। আগামী কাল সে কি উপার্জন করবে এবং কেউ-ই জানে না কোন্ যমীনে সে মৃত্যুবরণ করবে।"

হ্যরত আয়েশা (রা) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন—

"আগামী কাল কি হবে তা রাসূলুল্লাহ (স) জানেন বলে যে ব্যক্তি দাবী করে, সে
নিঃসন্দেহে আল্লাহর প্রতি মহামিধ্যা আরোপ করে; কেননা আল্লাহ বলেন—'(হে

নবী) আপনি বলে দিন যে, আল্লাহ ছাড়া আসমান ও যমীনের কোনো সৃষ্টিই-ইী অদৃশ্যের কোনো জ্ঞান রাখে না।"

হাদীসে জিব্রীলে উল্লিখিত সাহাবায়ে কিরামের সমাবেশে জিব্রীল (আ) রাসূলুরাহ (স)-কে যে প্রশ্নগুলো করেছিলেন তন্মধ্যে এ প্রশ্নটিও ছিল যে, 'কিয়ামত কবে হবে।' রাসূলুরাহ (স) জবাবে বলেছিলেন—'জিজ্ঞাসাকারীর চেয়ে জিজ্ঞেসিত ব্যক্তি এ ব্যাপারে অধিক জানে না।'

অতপর রাসূলুল্লাহ (স) সূরা লুকমানের আয়াতটি তিলাওয়াত করেন এবং বলেন—এ পাঁচটি বিষয়ের জ্ঞান আল্লাহ ছাডা আর কারো নেই।

৮৪. অর্থাৎ তারা গায়েব বা অদৃশ্যের অন্যান্য খবর কি জানাবে, তারাতো এটাও জানে না যে, কিয়ামত কবে হবে এবং তাদেরকে কবে আবার উঠিয়ে হাশরের মাঠে দাঁড় করানো হবে।

৮৫. অর্থাৎ তারা আখিরাতের জ্ঞান সম্পর্কে অজ্ঞ অথবা সন্দিহান, তাই তারা কখনও গুরুত্ব সহকারে আখিরাত সম্পর্কে চিন্তা-ভাবনা করেনি। তারা আখিরাতের চিন্তা থেকে বেপরোয়া ভাব পোষণ করে মারাত্মক গুমরাহীর মধ্যে পড়ে আছে। তারা এ বিশ্ব-জাহান ও নিজেদের জীবনের মূল সমস্যাবলীর প্রতি কোনো গুরুত্বই আরোপ করে না। প্রকৃত সত্যের সাথে তাদের জীবনের কোনো সামঞ্জস্য আছে কি নেই সে সম্পর্কে তারা কোনো তোয়াক্কা-ই করে না। তাদের ধারণা আন্তিক, নান্তিক বা সংশয়বাদী সবাই মরে গিয়ে মাটি হয়ে যাবে এবং কোনো জিনিসেরই চূড়ান্ত পরিণাম ফল বলতে কিছুই নেই। আখিরাত অবিশ্বাসের কারণেই তাদের এ মনোভাব সৃষ্টি হয়েছে।

### (৫ম রুকৃ' (৫৯-৬৬ আয়াত)-এর শিক্ষা)

- ১. আল্লাহ তা'আলা রাসূলুল্লাহ (স)-কে খুতবা তথা দীনী বক্তব্য রাখার রীতিনীতি এ আয়াতের মাধ্যমে জানিয়ে দিয়েছেন। রাসূলুল্লাহ (স) সাহাবায়ে কিরাম ও পরবর্তী সকল ইসলামী ব্যক্তিত্ব সবাই এ রীতি অনুসরণ করেই বক্তব্য পেশ করেছেন।
- ২. বন্ধব্যের শুরুতে মহান আল্লাহর প্রশংসা, নবী-রাসূলদের উপর দর্রুদ ও সালাম এবং আল্লাহর নেক বান্দাহদের জন্য শান্তি ও নিরাপত্তার দোয়া করা কর্তব্য।
- ৩. অতীত বা বর্তমানের কোনো মুশরিক-ই আল্লাহর চেয়ে ডাদের উপাস্যরা—তা মানুষ, জ্বিন বা ফেরেশতা যাই হোক না কেন—উত্তম একথা বলতে পারে না।
- 8. "আল্লাহ ভালো অথবা সেসব মিথ্যা ইলাহ যাদের তারা তাঁর শরীক করে।" এ প্রশ্নের মাধ্যমে আল্লাহ তা আলা মুশরিকদেরকে লা-জবাব ও অসহায় করে দিয়েছেন। বর্তমান কালের মুশরিকদেরকে এ প্রশ্নের মাধ্যমে তাদের বিবেককে সজাগ-সচেতন করে দেয়া সম্ভব।
- ৫. স্রার ৬০ আয়াত থেকে ওরু করে ৬৬ আয়াত পর্যন্ত উত্থাপিত প্রশ্নগুলার মাধ্যমে মুশরিকদেরকে তাদের মুশরিকী কর্মকাণ্ডের অসারতাকে তাদের সামনে তুলে ধরা হয়েছে। কোনো মুশরিক-ই উল্লিখিত বিষয়সমূহ তাদের উপাস্যদের কোনো দ্রতম সংশ্লিষ্টতাও আছে বলতে পারবে না।

- ি ৬. সকল মানুষ-ই এটা মানতে বাধ্য যে, আসমান-যমীন আল্লাহর-ই সৃষ্টি এবং তিনি-ই আসমার্নী থেকে বৃষ্টি বর্ষণ করে যমীনকে শস্য-শ্যামল করে তোলেন। এতে অন্য কোনো সন্তার কোনোই অংশ নেই।
- ৭. আল্লাহ তা'আলা-ই এ ভূ-গোলকটিকে তাঁর সৃষ্টির বসবাসের উপযোগী করে দিয়েছেন। তিনি-ই নদ-নদী, পাহাড়-পর্বত, নদী-সাগরে ও ভূগর্ভে মিষ্টি পানি ও লোনা পানির ধারা প্রবাহিত করেছেন। এসব কাজে তাঁর কোনো শরীক নেই।
- ৮. সকল দিক থেকে নিরাশ হয়ে বিপদগ্রস্ত মানুষ যখন আল্লাহকে ডাকে তখন আল্লাহ-ই তার ডাকে তখন সাড়া দেন এবং তাকে বিপদ থেকে উদ্ধার করেন। এতেও কেউ তাঁর শরীক নেই।
- ৯. মানব সৃষ্টির সূচনা থেকে প্রজন্মের পর প্রজন্ম ও জাতির পর জাতি তিনিই পৃথিবীতে স্থলাভিষিক্ত করে আসছেন। এতেও তাঁর কোনো শরীক নেই।
- ১০. রাতের অশ্বকারে এক দেশ থেকে অন্যদেশে বা দেশের অভ্যন্তরে ভ্রমণ করার জন্য আল্লাহ তা'আলা প্রকৃতিতে এমন দিক চিহ্ন রেখে দিয়েছেন যাতে করে আমরা দিক চিনে চলতে পারি। এতেও তাঁর কোনো শরীক নেই।
- ১১. তিনি বৃষ্টিরূপ রহমত বর্ষণের আগে সুসংবাদবাহী শীতল বাতাস প্রবাহিত করেন। এতেও তাঁর কোনো শরীক নেই।
- ১২. আসমান-যমীনের মধ্যকার সবকিছু এবং এ দুয়ের মধ্যকার বা তার বাইরের আমরা যা কিছু দেখি বা না দেখি সবকিছুর স্রষ্টা আল্লাহ। তিনিই আবার এ সৃষ্টির পুনরাবৃত্তি করবেন। তাঁর সৃষ্টির রিয়কদাতা তিনিই। এতেও তাঁর কোনো শরীক নেই।
- ১৩. যদি কেউ বলে যে, এসব কাজে তাঁর শরীক কেউ আছে। তাহলে সে তার দাবীর প্রমাণ দিক। আসলে কেউ-ই কোনো দিন এরূপ প্রমাণ পেশ করতে পারবে না।
- ১৪. সকল প্রকার অদৃশ্যের খবর একমাত্র আল্লাহ-ই জানেন। আমাদের দৃষ্টির অন্তরালে অনেক কিছুই রয়েছে, যার খবর কোনো জ্বিন, ফেরেশতা, মানুষ কেউ-ই জানে না। তবে আল্লাহ কাউকে কোনো গায়েবের খবর কিছু জানান তিনি ততটুকুই মাত্র জানতে পারেন।
- ১৫. অদৃশ্যের সংবাদ কোনো নবী-রাসূল এমনকি সর্বশেষ ও সর্বশ্রেষ্ঠ রাসূল মুহাম্মাদ (স) পর্যন্তও জানেন না।
- ১৬.মানুষ, জ্ঞিন বা ফেরেশতাদের অদৃশ্য বিষয় সম্পর্কে জ্ঞানা তো দূরের কথা, কিয়ামত কখন হবে এবং কখন তাদেরকে পুনরায় উঠিয়ে ময়দানে হাশরে একত্র করা হবে তা-ও তারা জ্ঞানে না।
- ১৭. মানুষের শুমরাহীর সবচেয়ে বড় কারণ হলো আখিরাতে অবিশ্বাস, আখিরাতে বিশ্বাস-ই মানুষের সকল কাজের নিয়ন্ত্রক।
- ১৮. এ রুকু তৈ উল্লিখিত মৌলিক বিষয়গুলোতে যখন আল্লাহ ছাড়া অন্য কোনো সত্তার কোনো অংশীদারিত্ব নেই ; সুতরাং তিনি ছাড়া অন্য কোনো শক্তির হুকুমও মানা যাবে না। সৃষ্টি ও ব্যবস্থাপনা যার হুকুমও তাঁরই মানতে হবে।

### সূরা হিসেবে রুকু'-৬ পারা হিসেবে রুকু'-২ আয়াত সংখ্যা-১৬

@وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ ال

৬৭.আর যারা কুফরী করে তারা বলে—আমরা যখন মাটি হয়ে যাবো এবং আমাদের বাপ-দাদারাও তখন কি নিশ্চিত আমরা পুনর্জীবিত হবো ?

@لَقُنْ وُعِنْ لَا هُـنَا نَحْنُ وَأَبَاؤُنَا مِنْ قَبْلُ 'إِنْ هُـنَّا إِلَّا أَسَاطِيرُ

৬৮. নিঃসন্দেহে এ বিষয়ে ইতিপূর্বেও ভয় দেখানো হয়েছে আমাদেরকে ও আমাদের বাপ-দাদাদেরকে : এটাতো কল্পকথা ছাড়া কিছু নয়—

الْأُو لِينَ هُ قُلْ سِيْرُو الْحِي الْأَرْضِ فَانْظُرُو الْكَيْفَ كَانَ عَاقِبَهُ الْهُجُرِمِينَ ۞ وَلَى سِيْرُو الْحِي الْمُرْمِينَ ﴿ وَالْكِيفُ كَانَ عَاقِبَهُ الْهُجُرِمِينَ ۞ وَمُعْمَعُ الْمُعْرِمِينَ ﴾ وَمُعْمَلُاتُهُ مِنْ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ مِنْ اللهُ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مِنْ اللهُ اللهُ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مُنْ اللهُ مِنْ اللهُ مَا اللهُ اللهُ مِنْ اللهُ اللّهُ اللهُ الله

وَهُ - الْذَنْ : - (انا - الْنَا - (انا - الله - ال

৮৬. এখানে আখিরাতকে মেনে নেয়ার পক্ষে দুটো জোরালো যুক্তি আমাদের সামনে স্পষ্ট হয়ে উঠে। প্রথমত, দুনিয়াতে যেসব জাতি আখিরাতকে অস্বীকার করেছে তারা অবশ্যম্ভাবী রূপে অপরাধী হয়ে গেছে। কারণ আখিরাতে জবাবদিহিতার কোনো সম্ভাবনা না থাকায় তারা যুদ্ম নির্যাতনে অভ্যস্ত হয়ে পড়েছে। নীতি-নৈতিকতার কোনো বাদাই তাদের মধ্যে না থাকায় তারা ফাসেকী ও অশ্লীদতায় ডুবে গেছে। যার ফলে তারা সদলবলে ধ্বংস হয়ে গেছে। এসব জাতির ধ্বংসাবশেষগুলো এ সাক্ষ্যই দিচ্ছে এবং এটা মানবেতিহাসের একটি ধারাবাহিক অভিজ্ঞতা। আখিরাতকে মানা না মানার সাথে মানুষের

# ٥ۗوُلَا تَحْزَنَ عَلَيْهِمْ وَلَا تَكُنْ فِي ضَيْقٍ مِّمَّا يَهْكُرُونَ ۞ وَيَقُولُونَ

৭০. আর আপনি তাঁদের জন্য দৃঃখ করবেন না এবং তারা যে চক্রান্ত করছে তার জন্য আপনি মনোক্ষণ্ণ হবেন না<sup>৮৭</sup>। ৭১. আর তারা বলে—

### مَتَّى فَلَا الْوَعْلُ إِنْ كُنْتُرْ مَلِ قِينَ ﴿ قُلْ عَسَى أَنْ يَكُونَ رَدِنَ

(বলো) 'এ ওয়াদা কখন পূরণ হবে—তোমরা যদি সত্যবাদী হয়ে থাকো। ৮৮ ৭২. আপনি বলুন—"সম্ভবত নিকটেই এসে গেছে

মনোভাব ও কর্মনীতির গভীর সম্পর্ক বিদ্যমান। আখিরাতকৈ মেনে নিলে তার মনোভাব ও কর্মনীতি সঠিক থাকে। আর আখিরাতকে না মানলে তার মনোভাব ও কর্মনীতি ভুল ও অন্তদ্ধ হয়ে যায়। আখিরাতকে মেনে নিলেই মানুষের জীবন সঠিক পথে চলে এটা প্রকৃত সত্যের সাথে সামঞ্জস্যশীল।

দিতীয়ত, অপরাধী জাতিসমূহের ধ্বংস হয়ে যাওয়ার ঐতিহাসিক অভিজ্ঞতা দারা প্রমাণিত হয় যে, এ বিশ্ব-জাহানে কোনো অন্ধ ও বধির শাসকের শাসন চলছে না ; বরং এখানে চালু আছে একটি সুবিজ্ঞ ও বিজ্ঞানসম্মত শাসনব্যবস্থা। এখানে একটি অক্রান্ত প্রতিদান ও প্রতিবিধানমূলক আইন সক্রিয় আছে। বিশ্বের বিভিন্ন জাতিসমূহের উপর সেই পরাক্রমশালী সুবিজ্ঞ ও সর্বজ্ঞ শাসক তাঁর শাসন চালিয়ে যাচ্ছেন। আর এরক্ম হওয়াটাই বিবেক ও যুক্তির দাবী।

আলোচ্য আয়াতে উল্লিখিত দুটো যুক্তির সাথে একটি উপদেশ মানুষের জন্য রয়েছে। আর তাহলো—পূর্ববর্তী অপরাধীদের পরিণতি দেখে তোমরা শিক্ষা গ্রহণ করো। আখিরাত অস্বীকার করার ফলে তারা যেমন অপরাধী হয়ে দুনিয়াতে ও আখিরাতে বরবাদীর শিকার হয়েছে, তোমরা তেমন হয়ো না।

৮৭. অর্থাৎ তারা যদি আপনার কথা মেনে না নেয়, সেজন্য আপনি মনে কষ্ট নেবেন না, কারণ আপনার দায়িত্ব তো আপনি পালন করেছেন। আর তারা যে সত্য-বিরোধী হয়ে আপনার আন্তরিক সংশোধন প্রচেষ্টাকে বাধা দেয়ার জন্য হীন ষড়যন্ত্র করছে, তাতেও আপনার মনক্ষুণ্ন হওয়ার কোনো কারণ নেই। কারণ আপনার পেছনে আছে আল্লাহর

### لَّكُرْ بَعْضُ الَّذِي تَشْتَعْجِلُونَ ﴿ وَإِنَّ رَبِّكَ لَنُ وْفَصْلٍ عَلَى النَّاسِ

তোমাদের জন্য তার কিছু অংশ যা তোমরা তাড়াতাড়ি চাচ্ছো<sup>৮৯</sup>।" ৭৩. আর নিশ্চয়ই আপনার প্রতিপালক বড়ই অনুগ্রহশীল মানুষের প্রতি

وَلَكِنَّ اَكْثَرُ هُمْ لَا يَشْكُرُونَ ﴿ وَإِنَّ رَبِّكَ لَـــيَعْلَرُمَا تُكِنَّ اَكُثَرُ هُمْ لَا يَشْكُرُونَ ﴿ وَإِنَّ رَبِّكَ لَـــيَعْلَرُما تُكِنَّ أَكُنَ الْمُعَلِّمُ اللَّهِ فَي اللَّهِ فَي اللَّهُ عَلَيْهُ مِنْ اللَّهُ اللَّ

صُنُ وُرُهُرُ وَمَا يَعْلِنُ وَنَ ﴿ وَمَا مِنْ غَائِبَ فِي السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ তাদের অন্তর, এবং যা তারা প্রকাশ করে ، । ৭৫. আর আসমানে ও যমীনে এমন গোপন বিষয় নেই

- তামরা তাড়াতাড়ি চাচ্ছো। (﴿﴿﴿﴿﴿﴿﴿﴿﴾﴾ - رَبُّكَ ; তার কিছু অংশ - رَبُّكَ ; यां - رَبُّكَ - वां काড়াতাড়ি চাচ্ছো। (﴿﴿﴿﴾ - مَا - النَّاسِ : নিক্ষই عَلَى : নিক্ষই অনুগ্রহণীল - لَذُوْ فَضُل - কিছু অনুগ্রহণীল - لَنُوْ فَضُل - النَّاسِ : আধিকাংশই ﴿ فَضُل - النَّار - مَا - النَّار - النَّار - مَا - مَا : الله - مَا - مَا : مَا الله - مَا - مَا : مَا الله - مَا الله - مَا : مَا نَالُه - مَا : مَا نُلُهُ الله - مَا : مَا : مَا : مَا : مَا الله - السَّمَا - الله - وَ : الله - الله - الله - الله - وَ : الله - السَّمَا - السَّمَا - السَّمَا - السَّمَا - السَّمَا - الله - الله - الله - الله - الله - الله - السَّمَا - السَّمَا - السَّمَا - السَّمَا - السَّمَا - الله -

শক্তি। তারা যদি আপনার কথা মেনে চলে তাহলে তাদের লাভ, আর যদি না মানে তাহলে তাদের ক্ষতি। আপনার কোনো ক্ষতি তারা করতে পারবে না।

৮৮. অর্থাৎ অতীতের অপরাধিদের পরিণাম দেখিয়ে আমাদের যে শান্তির ভয় দেখানো হচ্ছে, তা কবে আসবে ? আমরা তো তোমাকে অমান্য করছি এবং তোমাকে নাজেহাল করার চেষ্টা করেই যাচ্ছি। তোমার কথা যদি সত্যি হয়ে থাকে তাহলে শান্তি নিয়ে এসো।

৮৯. অর্থাৎ তোমরা যদি সঠিক পথে ফিরে না আসো তাহলে তোমাদের উপরও ধ্বংস অবশ্যই নেমে আসবে। এখন 'সম্ভবত নিকটেই এসে গেছে' সন্দেহের কোনো অর্থ প্রকাশ করে না। কেননা আল্লাহ তা'আলা তাঁর নবীকে অবিশ্বাসীদের প্রতি যা বলার জন্য নির্দেশ দিচ্ছেন, তাতে সন্দেহ সংশয়ের কোনো ব্যাপার নেই; বরং এটাকে নিশ্চিত মনে করতে হবে।

৯০. অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলা কোনো চরম অপরাধিকেও অপরাধ করার সাথে সাথেই পাকড়াও করে শান্তি দিয়ে দেন না; বরং তাকে সংশোধনের জন্য এবং অপরাধ ক্ষমা করিয়ে

### لَّا فِيْ كِتْبِ سِيْبِينِ ﴿ إِنَّ هِنَا الْقُرَانَ يَقُصُّ عَلَى بَـنِي إِسْرَاءِيلَ একটি সুস্পষ্ট কিতাবে লিখিত ছাড়া<sup>৯২</sup>। ৭৬. নিশ্চয়ই এ কুরআন বনী ইসরাঈলের কাছে বর্ণনা করে

# اَكْتُرَ الَّنِي هُمْ فِيهِ يَخْتَلْفُون ﴿ وَ اللَّهُ لَهُنَّى وَرَحْمَةً لِلْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَمِنِينَ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّل

নেয়ার জন্য অবকাশ দেন। কিন্তু অধিকাংশ অপরাধী এটাকে গনিমত মনে করে আল্লাহর প্রতি কৃতজ্ঞ হয় না এবং এ অবকাশ নিজের শান্তি থেকে মুক্তি লাভের সুযোগ মনে করে কাজে লাগায়নি। বরং শান্তি আসতে দেরী হওয়ায় তারা ধরে নেয় যে, কোনো শান্তিদাতা আদৌ নেই। সূতরাং যেমন খুশী তেমন তারা চলতে থাকে।

৯১. অর্থাৎ অপরাধিদের প্রকাশ্য তৎপরতা সম্পর্কেই তিনি শুধুমাত্র খবর রাখেন তা নয়, বরং তারা মনে মনে যেসব কৃট-কৌশল আঁটতে থাকে তার খবরও তিনি রাখেন। তাই যখন তাদের শান্তির সময় এসে যাবে তখন তাদের প্রকাশ্য ও গোপন সকল অপরাধের জন্যই তাদেরকে পাকডাও করা হবে।

৯২. অর্থাৎ আল্লাহ তা আলার নিকট আসমান ও যমীনের মধ্যকার ছোট-বড় এমন কি ক্ষুদ্র থেকেও ক্ষুদ্রতর সকল বিষয়ই সংরক্ষিত আছে।

৯৩. অর্থাৎ বনী ইসরাঈলের আলেমগণ তাদের নিজেদের ইতিহাসের যেসব বিষয়ে মতভেদ করছে সেসব বিষয় একজন নিরক্ষর ব্যক্তির মুখ নিঃসৃত কুরআন ফায়সালা করে দিয়েছে। আল্লাহ তা'আলা যেসব বিষয় যেভাবে ফায়সালা করে দিয়েছেন, তেমনি মুহাম্মাদ (স)-ও তাঁর বিরোধিদের মধ্যে যে মতবিরোধ চলছে তারও ফায়সালা করে দেবেন। তাদের মধ্যে কারা সত্যের উপর আছে আর কারা মিধ্যার উপর আছে তা সুস্পষ্টভাবে প্রকাশ হয়ে যাবে।

বাস্তবে তা প্রকাশ হয়েই গেছে। এ আয়াত নাযিল হওয়ার কয়েক বছর পরেই এ ফায়সালা দুনিয়ার মানুষের সামনে এসে গেছে। কুরাইশরা সবিস্থয়ে দেখেছে এবং মেনে নিয়েছে যে, মুহাম্মাদ (স)-ই সত্যের উপর প্রতিষ্ঠিত ছিলেন। পরবর্তীতে কুরাইশদের সম্ভান-সম্ভতিরাও মেনে নিয়েছে যে, তাদের বাপ-দাদারা মিথ্যা ও ভুলের উপর ছিল। আর

### اللهِ وَالْعَرِيْوُ الْعَلِيْرُ الْعَلِيْرُ الْعَلِيْرُ الْعَلِيْرُ الْعَلِيْرُ الْعَلِيْرُ الْعَلِيْرُ الْعَل

৭৮. নিশ্চয়ই আপনার প্রতিপালক তাঁর নিজ হুকুমে তাদের মধ্যে<sup>১৫</sup> ফায়সালা করে দেবেন এবং তিনি পরাক্রমশালী সর্বজ্ঞ<sup>১৬</sup>। ৭৯. অতএব আপনি ভরসা রাখুন

عَى اللهِ إِنَّكَ عَلَى الْحَقِ الْمَهِيْسِ ﴿ إِنَّكَ لَا تُسْمِعُ الْمُولَى وَلَا تُسْمِعُ الْمُولِي وَلا تُسْمِعُ اللهِ وَلا تُسْمِعُ اللهِ وَلا تُسْمِعُ الْمُولِي وَلا تُسْمِعُ اللهِ وَلا اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ ا

الصرّ اللّ عَاء إذا وَلَـوا مُن بريـن ﴿ وَمَا انْتَ بِهُـنِي الْعَمْيِ الْعَمْيِ الْعَمْيِ الْعَمْيِ الْعَمْيِ আহ্বান বিধরকে ১৮, যখন তারা পিঠ ফিরিয়ে চলে যায়। ৮১. আর আপনি অন্ধজনের পথ প্রদর্শকও হতে পারেন না।

কিয়ামত পর্যন্ত যত মানুষ আসবে তারাও মুহাম্মাদ (স)-এর বিরোধিদেরকে মিথ্যার উপর ছিল বলেই জানবে।

১৪. অর্থাৎ কুরআনের প্রতি বিশ্বাসী লোকদের জন্য এ কুরআন পথ প্রদর্শক ও রহমত বলেই প্রমাণিত হবে। তাদের জাতি যে গুমরাহিতে ডুবে আছে, তারা তা থেকে রক্ষা পাবে। কুরআনের বদৌলতে তারা যে সহজ সরল পথ ও পন্থা লাভ করবে, তা হবে তাদের জন্য রহমত স্বরূপ। বাস্তবে দেখা গেছে এর কয়েকবছর পরই আরব মরুভূমির অজ্ঞাত-অখ্যাত যাযাবর লোকেরা এ কুরআনের বদৌলতে সহসাই দুনিয়ার নেতা, দুনিয়ার যাবতীয় জ্ঞান ও সম্পদের পরিচালক, মানব সভ্যতা ও সংস্কৃতির শিক্ষক এবং দুনিয়ার এক বিশাল অংশের শাসকে পরিণত হয়ে গেছে।

৯৫. অর্থাৎ কুরাইশ কাফির ও মুসলমানদের মধ্যে ফায়সালা করে দেবেন।

### عَى ضَلَّ لَتِهِمْ إِن تُسْمِعُ إِلَّا مَن يَـوْمَى بِأَيْتِنَا فَهُمْ مُسْلِمُ وَن তাদের শুমরাহী থেকে জ্ব আপনি তাদেরকে ছাড়া কাউকে শোনাতে পারেন না যারা আমার আয়াতকে বিশ্বাস করে আর তারাই মুসলিম।

وَإِذَا وَقَعَ الْقُولَ عَلَيْهِمُ اَخْرَجْنَا لَهُمُ دَابِنَةً مِنَ الْأَرْضِ لَكُلَّهُمُ وَ الْأَرْضِ لَكُلَّهُمُ وَ اللهُ وَاذَا وَقَعَ الْقُولُ عَلَيْهِمُ الْخُرْجُنَا لَهُمُ دَابِنَةً مِنَ الْأَرْضِ لَكُلَّهُمُ وَاللهِ لَهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْ

### أَنَّ النَّاسَ كَانُوْا بِأَيْتِنَا لَا يُوْتِنُوْنَ ٥

কেননা মানুষ এমন ছিল যে, আমার নিদর্শনে তারা বিশ্বাস রাখতো না<sup>১০১</sup>।

৯৬. অর্থাৎ তাঁর ফায়সালায় কেউ বাধা দিতে পারবে না, যেহেতু তিনি পরাক্রমশালী। আবার তাঁর ফায়সালায় ভূল-ভ্রান্তি হওয়ার সম্ভাবনাও নেই, যেহেতু তিনি সর্বজ্ঞ।

৯৭. অর্থাৎ আপনিতো আপনার দায়িত্ব পালন করেছেন। আপনি সুস্পষ্ট সত্যের উপর আছেন। তারা আপনার কথা শোনে না, এজন্য তারাই দায়ী। তাদের বিবেকের মৃত্যু ঘটেছে। হঠকারিতা ও রসম-রেওয়াজের পূজা তাদের সত্য-মিথ্যার পার্থক্য করার যোগ্যতা খতম করে দিয়েছে। সূতরাং তারা মৃত মানুষের সমান হয়ে গেছে।

৯৮. অর্থাৎ তারা সেই বধিরের মতো, যে বধির হওয়ার সাথে সাথে কোনো কথা শুনতেও অনিচ্ছুক। আবার কেউ তাকে কিছু শোনাতে চাইলে সে পিঠ ফিরিয়ে চলে যায়।

৯৯. অর্থাৎ তারাতো অন্ধের মতো। অন্ধকে কেউ পথ দেখাতে চাইলেও সে পথ দেখতে পায় না। তাদের হাত ধরে টেনে-হেঁচড়ে পথ চলা আপনার কাজ নয়। আপনি তো আপনার কথা ও কাজ দারা তাদের জানিয়ে দিতে পারেন যে, এটা সরল সঠিক পথ আর এটা বাঁকা ও ডুল পথ। এখন যে দেখতে রাজী নয় তাকে আপনি কি করে পথ দেখাবেন ? এখানে 'শোনা' ও 'দেখা' দারা 'বিশ্বাস করা' বুঝানো হয়েছে।

১০০. অর্থাৎ কিয়ামত সংঘটিত হওয়ার সময় নিকটে এসে পড়বে। যার ওয়াদী তাদেরকে দেয়া হয়েছে।

১০১. অর্থাৎ কিয়ামত সংঘটিত হওয়ার সময় যখন নিকটবর্তী হবে তখন ভূগর্ভ থেকে আল্লাহ তা আলা একটি প্রাণীর উদ্ভব ঘটাবেন। এ প্রাণীটি বাকশক্তি সম্পন্ন হবে।

মানুষ যখন সংকাজের আদেশ ও অসং কাজ থেকে বিরত রাখার কাজ বন্ধ করে দেবে অর্থাৎ এ কাজ করার মতো কোনো লোক থাকবে না তখন কিয়ামত সংঘটিত হওয়ার সময় সমাগত হবে। হয়রত আবু সাঈদ খুদরী (রা) থেকে বর্ণিত হাদীস থেকে জানা যায় যে, সংকাজের আদেশ ও অসংকাজ থেকে বিরত রাখার দায়িত্ব যখন মানুষ পালন করবে না, তখন আল্লাহ তা'আলা কিয়ামত সংঘটিত হওয়ার আগে একটি প্রাণীর মাধ্যমে শেষ মামলা দায়ের করবেন। প্রাণীটি মানুষের সাথে কথা বলবে। সে যা বলবে তাহলো—আল্লাহ তা'আলার যেসব নিদর্শনের মাধ্যমে কিয়ামত আসার এবং আখিরাত প্রতিষ্ঠিত হওয়ার সংবাদ জানানো হয়েছিল, মানুষ সেগুলো বিশ্বাস করেনি, কিস্তু এখন কিয়ামত আসার সময় নিকটে এসে গেছে, এখন দেখো আল্লাহর নিদর্শনসমূহ সত্য ছিল।

রাস্লুল্লাহ (সা) আরও ইরশাদ করেছেন যে, "সূর্য পশ্চিম দিক থেকে উদিত হবে এবং একদিন দুপুর বেলা এ প্রাণীটি বের হয়ে আসবে। এর মধ্যে যে নিদর্শনটি আগে দেখা যাবে, তার পরপরই অন্যটি প্রকাশ পাবে।" তিনি আরও বলেছেন যে, "কিয়ামতের কাছাকাছি সময়ে দাজ্জালের আবির্ভাব ঘটবে, ভূগর্ভের প্রাণী বের হবে, ধুঁয়া দেখা দেবে এবং পশ্চিম দিক থেকে সূর্য উদিত হবে। আর এসব নিদর্শনই একের পর এক প্রকাশ পাবে।"

অন্য একটি হাদীস থেকে এটাও জানা যায় যে, ভূগর্ভের এ প্রাণী মক্কার সাফা পর্বত থেকে বের হবে। সে মাথার মাটি ঝাড়তে ঝাড়তে মসজিদে হারামের 'কাল পাথর' ও 'মাকামে ইবরাহীমের' মাঝখানে হাজির হবে। মানুষ তাকে দেখে পালাতে থাকবে। একদল মানুষ সেখানে থেকে যাবে। এ প্রাণী তাদের মুখমওলকে তারকার মতো উচ্ছ্রল করে দেবে। এরপর সে ভূ-পৃষ্ঠে বিচরণ করতে থাকবে এবং প্রত্যেক কাফিরের মুখমওলে কুফরীর চিহ্ন একৈ দেবে। কেউ তার নাগালের বাইরে থাকতে পারবে না। সে প্রত্যেক মু'মিন ও কাফিরকে চিনবে। ত্রবনে কাসীর

এ ব্যাপারে চ্ড়ান্ত কথা হলো—কুরআন ও সহীহ হাদীস থেকে যৃতটুকু জানা যায় ততটুকুর উপর বিশ্বাস রাখা জরুরী। এর অতিরিক্ত কিছু জানা জরুরী নয় এবং তাতে কোনো উপকারও নেই।

### ৬৯ ক্রকৃ' (৬৭-৮২ আয়াত)-এর শিক্ষা)

১. जेकम यूर्गरे कार्कित-भूगतिकप्तत आधिताएजत क्षिण जित्रांग हिम। जाप्तत वर्ज्या हिम— এतकम कथा जामाप्तत वांभ-मामाप्ततक्ष वमा रुराहिम। किन्नू जाधिताज, रागत-विरात এ भर्वस्व यथन रुत्रानि, जथन এजव कथन २८व १ जाजप्त जाथिताज विश्वाज विश्वाज वा ज्यविश्वाज-रे मानुष्यत मृनिवातः जीवप्तत निवासक।

- ্ ২. আখিরাত-অবিশ্বাসী অপরাধিদের পরিণাম সম্পর্কে অবহিত হতে হলে তাদের বিধ্<mark>রীতী</mark> এলাকাসমূহ সফর করতে হবে। তাহলেই তাদের পরিণাম সম্পর্কে ধারণা লাভ করা যাবে।
- ৩. আল্লাহর পথের আহ্বানকারীদের দায়িত্ব হলো, দীনের দাওয়াত পৌছে দেয়া। যারা দাওয়াত পেয়েও তা গ্রহণ করতে অ্থাহী না হয় তাদের জন্য আহ্বানকারীদেরকে দায়ী করা হবে না।
- 8. কিয়ামত অবশ্যান্তবী, তবে তা সংঘটিত হওয়ার সময় একমাত্র আল্লাহ-ই জানেন। কোনো কেরেশতা, জিন, নবী-রাসূল কেউই তা জানে না।
- ৫. অপরাধিকে তাৎক্ষণিক পাকড়াও না করা মানুষের প্রতি আল্লাহর বিরাট অনুগ্রহ। এ অনুগ্রহকে গনীমত মনে করে যারা অপরাধ থেকে তাওবা করে ফিরে আসে তারাই বৃদ্ধিমান।
- ৬. আল্লাহর নির্দেশের আনুগত্য করা এবং তাঁর নিষেধ থেকে বেঁচে থাকা এবং আল্লাহর দেয়া নিয়ামতের জন্য শোকর আদায় করাই মু'মিনের কাজ।
- ৭. মানুষ যা প্রকাশ করে এবং যা অন্তরের গভীরে গোপন করে রাখে সবই আল্লাহ জানেন এবং তাঁর নিকট তা সংরক্ষিত আছে। যথাসময়ে তা তিনি বের করে দেবেন এবং প্রকাশ্য ও গোপন সব অপরাধই তুলে ধরে শান্তি বলবত করবেন। সুতরাং একথা মনে রেখেই জীবনযাপন করতে হবে।
- ৮. বনী ইসরাঈলের আলেমদের মধ্যে তাদের শরীয়াতের যেসব বিষয়ে মতভেদ ছিল, তা কুরআনই ফায়সালা করে দিয়েছে। এটাও কুরআনের সত্যতার একটি প্রমাণ।
- ৯. আল কুরআনে যারা বিশ্বাসী, তাদের জন্যই আল কুরআন পথ প্রদর্শক ও রহমত স্বরূপ। তাই কুরআন খেকে হিদায়াত পেতে হলে, প্রথমেই নিঃসন্দেহে কুরআনকে আল্লাহর কিতাব হিসেবে বিশ্বাস করতে হবে।
  - ১০. আল্পাহর ফায়সালায় বাধা দেয়ার ক্ষমতা কারো নেই, যেহেতু তিনি পরাক্রমের অধিকারী।
  - ১১. আল্লাহর ফায়সালায় ভুল-ভ্রান্তির আশংকা নেই, যেহেতু তিনি সর্বজ্ঞ।
- ১২. আল্লাহর সাক্ষ্য অনুসারে মুহাম্মাদ (স) সত্যের উপর প্রতিষ্ঠিত ছিলেন। সুতরাং যারা কুরআন ও রাস্পের সুন্নাহকে দৃঢ়ভাবে আঁকড়ে থাকবে। তারাও সত্যের উপর প্রতিষ্ঠিত থাকবে, এতে কোনো সন্দেহ থাকতে পারে না।
- ১৩. মু'মিনদেরকে অবশ্যই আল্লাহর উপর নিঃসন্দেহে ভরসা রেখেই দীনের পথে মজবুতভাবে এগিয়ে যেতে হবে।
- ১৪. মানুষকে দীনের দাওয়াত শোনা এবং মানা থেকে ফিরিয়ে রাখে বাপ-দাদার আমল থেকে চলে আসা সামাজিক রসম-রেওয়াজ ও জিদ। সুতরাং দীনের মুকাবিলায় এসব পরিহার করতে হবে।
- ১৫. যারা আল্লাহ ও রাসৃলের কথা ওনতে অনিচ্ছুক তাদের পেছনে লেগে থাকার প্রয়োজন নেই। যারা ওনতে আগ্রহী তাদের পেছনেই সময় দিতে হবে। তবে যারা অনিচ্ছুক তাদের কানেও দাওয়াত পৌছে দিতে হবে।
- ১৬. যারা আল্লাহ ও রাসূলের কথা শোনে ও বিশ্বাস করে তাদেরকেই 'মুসলিম' বলে আল্লাহ সাক্ষ্য দিচ্ছেন। অপরদিকে যারা ওনতে ও বিশ্বাস করতে চায় না তারা আল্লাহর সাক্ষ্যে 'মুসলিম' নয়।
- ১৭. কিরামতের নির্ধারিত সময় সমাগত হলে আল্লাহ তা আলা ভূগর্ভ থেকে একটি অন্তুত প্রাণী বের করবেন, যা বাকশক্তি সম্পন্ন হবে। হাদীস দ্বারাও এটা প্রমাণিত। এ ব্যাপারে কুরআন ও হাদীসে যতটুকু বর্ণনা এসেছে ততটুকুর উপর বিশ্বাস রাখা ঈমানের দাবী। এর বেশী জানা ঈমানের জন্য প্রয়োজন নেই।

### সূরা হিসেবে রুক্'-৭ পারা হিসেবে রুক্'-৩ আয়াড সংখ্যা-১১

يُوْزَعُونَ ﴿ حَتَّى إِذَا جَاءُوْ قَالَ أَكَنَّ بُتُرْ بِأَلْتِي وَلَرْتُحِيطُوْا

শ্রেণী মতো সান্ধানো হবে। ৮৪. এমন কি তারা যখন সকলেই এসে পড়বে, তিনি (সাল্লাহ) বলবেন—
'তোমরা কি আমার আয়াতসমূহকে অস্বীকার করেছিলে ? অবচ তোমরা আয়ত্ করোনি

بِهَا عِلْماً أَمَّا ذَاكُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴿ وَقَعَ الْقَوْلَ عَلَيْهِمْ بِمَا ظُلَمُوْا فَهُمْ (अराखा সম্পর্কে কোনো জ্ঞান<sup>১০২</sup>, নয়তো তোমরা আর কি করছিলে ?<sup>১০০</sup> ৮৫. এবং তাদের উপর (আযাবের) ওয়াদা পুরো হয়ে যাবে, কেননা তারা সীমা ছড়িয়ে গেছে, তখন তারা

وَ وَ وَ اللّهِ وَ اللّهُ وَ اللّهِ وَ اللّهِ وَ اللّهِ وَ اللّهِ وَ اللّهُ وَ اللّهُ وَ اللّهُ وَ اللّهِ وَ اللّهِ وَ اللّهِ وَ اللّهِ وَ اللّهُ وَاللّهُ وَ اللّهُ وَاللّهُ وَ اللّهُ وَ اللّهُ وَ اللّهُ وَ اللّهُ وَ اللّهُ وَ اللّهُ اللّهُ وَ اللّهُ وَاللّهُ وَ اللّهُ وَ اللّهُ وَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَا اللّهُ وَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

১০২. অর্থাৎ তোমরা কোনো জ্ঞানের ভিত্তিতে আমার আয়াতগুলোকে মিথ্যা সাব্যস্ত করোনি, বরং কোনো চিন্তা-ভাবনা ও জ্ঞান-গবেষণা ছাড়াই আমার আয়াতসমূহকে অস্বীকার করেছো। কারণ তোমরা যদি এ ব্যাপারে চিন্তা-গবেষণা করতে তাহলে কখনও আমার আয়াতসমূহকে অস্বীকার করতে পারতে না।

১০৩. অর্থাৎ যদি তা না হয়, তাহলে তোমরা কি গবেষণার মাধ্যমে আয়াতে বর্ণিত বিষয়গুলোকে মিথ্যা বলে কোনো প্রমাণ পেয়েছিলে ?

### لَا يَنْطِقُونَ ﴿ الرِّيرُوا النَّاجَعَلْنَا الَّيْلَ لِيَسْكُنُوا فِيْهِ وَالنَّهَارَ مُبْصِرًا }

কিছুই বলতে পারবে না। ৮৬. তারা কি লক্ষ করেনি আমি-ই বানিয়েছিলাম রাতকে যেন ভারা তাতে বিশ্রাম নিতে পারে এবং (বানিয়েছিলাম) দিনকে সমুজ্জ্ব স্থাই ;

مَنْ فَى ذَلِكَ لَا يَسِي لِّقُومَ يَدُونَ وَنَ وَنَوَ كَا وَيَوْمَ يُنْفُو فِي الصّورِ السّورِ السّورِ عَلَي الصّورِ السّورِ السّورِ عَلَي السّورِ السّورِ عَلَي السّورِ عَلَي السّورِ عَلَي السّورِ عَلَي السّورِ السّورِ

قَ عُرْعَ مَنْ فِي الْكَرْضِ إِلَّا مَنْ شَاءَ اللهُ وَ তখন ভীত-সন্তুত হয়ে পড়বে সবাই—যারা আছে আসমানে এবং যারা আছে যমীনে<sup>১০৬</sup>, আল্লাহ যাদেরকে (রক্ষা করতে) চাইবেন তারা ছাড়া ;

- في السسُّمُوْت ; الماضور : वाक्ष्य वनराठ भावरव ना المورا) - الماضية المورا المورا

১০৪. অর্থাৎ তারা যদি অসংখ্য নিদর্শনের মধ্যে শুধুমাত্র রাত ও দিন সম্পর্কে চিন্তাভাবনা করতো তাহলে প্রকৃত সত্য তাদের কাছে সুস্পষ্ট হয়ে যেতো। কারণ রাত ও
দিনের উপযোগিতা তারা প্রতিমুহুর্তেই লাভ করছে। রাতে তারা নিদ্রার মাধ্যমে প্রশান্তি
লাভ করছে এবং দিনের উজ্জ্বল আলোতে তারা জীবিকা উপার্জন করার জন্য দৌড়-ঝাঁপ
করার সুযোগ পাছে। এ দুটো নিদর্শন থেকে তারা অবশ্যই প্রমাণ পেয়ে যায় যে, সূর্য
ও পৃথিবীর মধ্যকার সূষ্ট্র এবং সম্পর্কের মাধ্যমই এই যে, রাত-দিনের আবর্তন হছে,
এটা কোনো আকন্মিক ঘটনা হতে পারে না। এটা কোনো প্রাকৃতিক ঘটনাও হতে
পারে না। আবার এ সৃশৃত্র্লল কার্যপ্রশালী একাধিক স্রষ্টার কাজও হতে পারে না; বরং
কোনো একক স্রষ্টা, মালিক ও ব্যবস্থাপক-ই চন্দ্র সূর্য ও অন্যান্য গ্রহ-নক্ষত্রের উপর
কর্তৃত্ব করছেন। শুধুমাত্র এ দিন-রাতের নিদর্শনের মাধ্যমেই তারা জানতে পারতো যে,
সেই একক স্রষ্টা তাঁর রাস্ল ও কিতাবে যে সত্য বর্ণনা করেছেন, তার সত্যতা এ
রাত-দিনের আবর্তনই প্রমাণ করে।

### وَكُلُّ اَتُوهُ دُخِرِينَ ﴿ وَتَرَى الْجِبَالَ تَحْسَبُهَا جَامِنَةً وَهِي আর প্রত্যেকে তার (আল্লাহর) সামনে এসে দাঁড়াবে লাঞ্ছিত অবস্থায়। ৮৮. আর তুমি দেখে থাক পাহাড়-পর্বতগুলোকে—মনে করো সেগুলো স্থির-অটল অথচ সেগুলো

رَّ السَّحَابِ ﴿ مُنْعَ اللّهِ الْرِي اَتَّ عَنَى كُلَّ شَيْءٍ ﴿ الْسَحَابِ ﴿ مُنْعَ اللّهِ الْرِي اَتَّ عَنَى كُلَّ شَيْءٍ ﴿ الْسَكَا بِهِ اللّهِ الْرِي اَتَّ عَنَى كُلّ شَيْءٍ ﴿ السَّكَا لَهُ اللّهِ الْرِي اَتَّ اللّهِ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُل

والمورق وال

১০৫. অর্থাৎ রাত ও দিনের আবর্তনের যে নিদর্শন রয়েছে তা কোনো কঠিন বিষয় নয় যা বুঝা অসম্ভব। কারণ, যারা এ নিদর্শন দেখে ঈমান এনেছে, তারাতো ওদের মতই মানুষ। তারাতো এসব নিদর্শন দেখেই মেনে নিয়েছিল যে, মুহাম্মাদ (স) যে, আক্সাহর সার্বভৌমত্ব ও একত্বাদের দিকে আহ্বান জানাচ্ছেন, তা নিশ্চিত সত্য।

১০৬. শিঙ্গায় ফুঁক-এর ব্যাপারে কুরআন মাজীদ ও সহীহ হাদীস থেকে জানা যায় যে, শিঙ্গায় দু'বার ফুঁক দেয়া হবে। প্রথম ফুঁকে সবাই অন্থির ও অজ্ঞান হয়ে মারা যাবে, আর দ্বিতীয় ফুঁকে সকল মৃত পুনর্জীবন লাভ করবে এবং হাশরের ময়দানে সমবেত হবে। কুরতুবী, ইবনে কাসীর

ইবনে মুবারক হাসান বসরী (র) থেকে রাস্লুক্সাহ (স)-এর উজ্জি বর্ণনা করেন যে, উভয় ফুঁকের মাঝে চক্সিশ বছরের ব্যবধান হবে। –কুরতুবী

## سَمْ فَرْعِ يُومَئِنِ إُمِنُونَ ﴿وَمَنْ جَاءَ بِالسِّيئَةِ فَكُبِّمَ وَجُومِهِمْ

ভয়াবহ আতঙ্ক থেকে সেদিন নিরাপদ থাকবে<sup>১০১</sup>। ৯০. আর যারা মন্দক্ষি নিয়ে আসবে, তখন তাদের মুখমণ্ডলগুলোকে নিম্মুখী করে ফেলে দেয়া হবে

শিঙ্গায় ফুঁকের কারণে ভীতি-বিহ্বলতা থেকে কিছু লোককে আল্লাহ তা'আলা নিরাপদ রাখবেন। হযরত আবু হুরায়রা (রা) থেকে একটি হাদীসে বর্ণিত আছে যে, তাঁরা হবেন শহীদ। হাশর, কিয়ামত ও পুনজীবন লাভের সময় তাঁরা মোটেই অস্থির হবেন না।—কুরতুবী

সাঈদ ইবনে জুবায়ের (রা) বলেন যে, তাঁরা হবে শহীদগণ। তাঁরা হাশরের সময় তরবারী বাধা অবস্থায় আরশের চারদিকে সমবেত হবেন।

কুশায়রী বলেন, হাশরের ভীতি-বিহ্বলতা থেকে আম্বিয়ায়ে কিরামও নিরাপদ থাকবেন। কারণ তাঁদের জন্য রয়েছে শহীদের মর্যাদা এবং এর উপর নবুওয়াতের মর্যাদাও। –কুরতুবী

১০৭. অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলা তোমাদের জন্য রাত-দিন সৃষ্টি করেছেন, তাঁর নির্দেশে যখন শিঙ্গায় ফুঁক দেয়া হবে তখন কিয়ামত সংঘটিত হবে এবং তোমাদেরকে পুনরুজ্জীবিত করে হাশরের মাঠে একত্র করা হবে। যে আল্লাহ উল্লিখিত গুণ-বৈশিষ্ট্য ও ক্ষমতা প্রতিপত্তির অধিকারী—সেই আল্লাহ সম্পর্কে তোমরা কিভাবে ধারণা করতে পারো যে, তিনি তোমাদের বৃদ্ধি-জ্ঞান, সত্য-মিথ্যার পার্থক্য করার যোগ্যতা এবং তাঁর দেয়া সম্পদ্ব ব্যবহার করার ক্ষমতা তোমাদেরকে দান করার পর তিনি তোমাদের কার্যকলাপ সম্পর্কে বেখবর থাকবেদ এমন ধারণা তাঁর সম্পর্কে তোমরা কেমন করে করতে পারো।

১০৮. অর্থাৎ 'হাসানা' সহকারে যে আখিরাতে উপস্থিত হবে, সে তার কর্মের চেয়ে উৎকৃষ্ট প্রতিদান পাবে। এখানে 'হাসানা' দ্বারা ঈমান ও সৎকর্ম তথা সকল ইবাদাতকে বুঝানো হয়েছে। কেননা ঈমান ছাড়া কোনো সৎকর্মই গ্রহণযোগ্য হয় না। আর উত্তম বিনিময় দ্বারা জানাতের অক্ষয় নিয়মত লাভ এবং জাহান্নামের আযাব ও ষাবতীয় কষ্ট থেকে চিরমুক্তি লাভকেই বুঝানো হয়েছে। কারো কারো মতে উত্তম বিনিময়-এর অর্থ একটি সৎকর্মের বিনিময়ে দশশুণ থেকে সাতশতত্তণ প্রতিদান পাওয়া যাবে।—মাযহারী

আবার এদিক দিয়েও সংকর্মের বিনিময় উত্তম হবে যে, দুনিয়াতে যেসৰ সংকর্ম করা হয় তাতো সামন্থিক এবং তার প্রভাবও সীমিত সমরের জন্য; কিন্তু তার বিনিময় হবে চিরন্তন ও চিরন্তায়ী।

### فِي النَّارِ \* مَلْ تُجْزَوْنَ إِلَّا مَا كُنْتُرْ تَعْمَلُ وْنَ ﴿ إِنَّمَّا أُمِرْتُ

আওনে ; (তাদেরকে বলা হবে) তোমরা যা করতে তা ছাড়া অন্য প্রতিদান কি তোমাদের দেয়া হচ্ছে<sup>১১০</sup> ? ৯১. (হে রাসূল আপনি বলে দিন) আমি তো আদিট্ট হয়েছি শুধুমাত্র

### اَنْ اَعْبُ لَ رَبُّ هٰذِهِ الْبَلْ لَذِ الَّذِي حَرَّمَهَا وَلَهُ كُلُّ شَيْ تَ

এ নগরীর প্রতিপালকের ইবাদাত করতে, যিনি তাকে করেছেন সন্মানিত ; আর সবকিছু তাঁরই<sup>১১১</sup> ;

(فَي +ال +نار) - فِي النَّارِ তাদেরকে বলা হবে) তোমাদেরকে কি অন্য প্রতিদান দেয়া হচ্ছে ; নি ভাড়া ; ন্যা, তা ; كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ; আদিরকে বলা হবে) ভাড়া ; أَعْبُدَ ; তোমরা করতে الله المرت) -انْمَا أمرتُ (ان +ما +امرت) -انْمَا أمرتُ (ال - حَالَةُ أَمَرْتُ (ال - حَالَةُ أَمَرْتُ أَمَرُتُ (ال - حَالَةُ أَمْرُتُ (ال - حَالَةُ ) - قَدْه ; তিপালকের ; أَنْدَى ; করতে الْبَلَدَة ; الْبَلَدَة ; الْبَلَدَة ; الْبَلَدَة ; তারই - كُلُ ; তারই - كُلُ ; তারই (حرم + ها) - حَرَّمَهَا وَ وَالْمَهَا الله عَلَيْهُا وَ وَلَمْ الله الله وَ وَالْمَهَا وَ وَلَمْ الله وَالْمُهَا وَلَمْ الله وَلَمُ الله وَلَمْ الله وَلِمُلْمُولُولُولُولُولُولُول

১০৯. অর্থাৎ সত্য অস্বীকারকারীরা কিয়ামত, হাশর এবং বিচারের ভয়াবহতা ইত্যাদি বাস্তবে দেখে ভীত, সম্ভস্ত ও হতবাক ও কিংকর্তব্যবিমৃঢ় হয়ে যাবে। কারণ এ সবই তাদের জন্য অপ্রত্যাশিত এবং এজন্য তাদের কোনো প্রস্তুতি ছিল না। অপরদিকে সংকর্মশীল মু'মিনদের প্রত্যাশা অনুযায়ী সব ঘটবে বিধায় তাদের আতঙ্কও কম থাকবে। কারণ তারা এ কঠিন সময়ের জন্য প্রস্তুতি গ্রহণ করেছিল। তাঁরা নিশ্চিন্ত থাকবে। তারা মনে করবে যেদিনের জন্য আমরা অবৈধ লাভ-আনন্দ পরিত্যাগ করেছিলাম এবং বিপদাপদ ও কষ্ট-কাঠিন্যে সবর অবলম্বন করেছিলাম, সে দিনটিই তো আমাদের সামনে উপস্থিত। এখনতো আমাদের ফল ভোগ করার সময়।

১১০. আল্লাহ তা'আলা আখিরাতে অসৎকাজের প্রতিদান কাজের সমপরিমাণ দেবেন। আর সংকাজের প্রতিদান কাজের তুলনায় যে অনেক বেশী দেবেন এ সম্পর্কে কুরআন মাজীদের অনেক জায়গায় সুস্পষ্টভাবে বলে দেয়া হয়েছে। অধিকতর অবগতির জন্য সূরা ইউনুস ২৬ ও ২৭ আয়াত, সূরা আল কাসাস ৮৪ আয়াত, আনকাবৃত ৭ আয়াত, সূরা সাবা ৩৭ ও ৩৮ আয়াত এবং আল মু'মিন ৪ আয়াত ও তৎসংশ্রিষ্ট টীকা দুষ্টব্য।

১১১. 'আল বালদাহ' দারা পবিত্র শহর মক্কা মুয়ায্যমাকে বুঝানো হয়েছে। এ সূরা যখন নাথিল হয়েছিল তখন ইসলামের দাওয়াত শুধু মক্কাতে সীমাবদ্ধ ছিল, তাই তাদেরকে সম্বোধন করে বলা হয়েছে যে, আমাকে এ পবিত্র শহরের প্রতিপালকের ইবাদাত করার জন্যই নির্দেশ দেয়া হয়েছে।' অতপর মক্কার কাফিরদেরকে সতর্ক করে দিয়ে বলা হয়েছে যে, অশান্ত, যুদ্ধ-বিধ্বন্ত ও রক্তমাত আরব ভূখণ্ডের এ শহরটিকে আল্লাহ তা'আলা তোমাদের প্রতি একান্ত দয়া পরবশ হয়ে শান্তি ও নিরাপত্তার কেন্দ্রভূমিতে পরিণত করেছেন এবং সমগ্র আরবের মধ্যে মক্কা শহরটিকে ভক্তি ও শ্রদ্ধার কেন্দ্রে পরিণত করেছেন। তোমরা সেই আল্লাহর প্রতি কৃতজ্ঞতা প্রকাশের পরিবর্তে তাঁর সাথে

## وَ أُمِرْتُ إِنْ أَكُونَ مِنَ الْمُسْلِمِيْتِ فَي وَأَنْ أَثْلُوا الْقُوالَ الْمُوالِيَ

আর আমি (আরও) আদিষ্ট হয়েছি আমি যেন আত্মসমর্পণকারীদের শামিল হই ; ৯২. এবং আমি যেন পাঠ করে তনাই কুরআন ;

গ্রার যে বিনারতি এইশ করবে সে তো উবুমাঞ্জানজের (কল্যানের) জুলাই হিলারতি এইশ করবে গুমরাই ইয়ে যাবে, (তাকে) আপনি বলে দিন—"আমি তো শুধুমাত্র

من الْمَنْنِ رِيْنَ ﴿ وَقُلِ الْحَمْلُ لِلهِ سَيْرٍ يُكُرُ الْيِتِهِ فَتَعْوِفُونَهَا وَ সতর্ককারীদের শামিল'। ৯৩. আর আপনি বলুন—সর্কল প্রশংসা আল্লাহর জন্য, তিনি শীঘ্রই তাঁর নিদর্শনসমূহ তোমাদেরকে দেখাবেন তখন তোমরা তা চিনতে পাররে;

### وَمَا رَبُّكَ بِغَافِلٍ عَمَّا تَعْمَلُوْنَ ٥

আর তোমরা যা করো সে সম্পর্কে তোমার প্রতিপালক গাফিল নন।

و - আর ; أَصُرْنَ ; আরপ আদিষ্ট হয়েছি ; الْمُونْ ; আমি বেন হই ; أَصِرُات - শামিল ; আজসমর্পণকারীদের। (১৯) - এবং ; أَلَّ - বেন - الْمُسْلَمِيْنَ - আজসমর্পণকারীদের। (১৯) - এবং ; أَلَّ - বেন - الْمُسْلَمِيْنَ - আজসমর্পণকারীদের। (১৯) - অতপর যে, الْمُسْلَمِيْنَ - হিদায়াত গ্রহণ করবে ; أَلْ - ভ্রম্মাত্র ; লেতো হিদায়াত গ্রহণ করবে ; ভ্রমরাহ হয়ে যাবে ; ভ্রমরাহ হয়ে যাবে ; ভ্রমরাহ হয়ে যাবে ; ভ্রমরাহ ভ্রমে যাবে ; ভ্রমাত্র - আমি তো ; ভ্রমাত্র - ভ্রমাত্র ভ্রম

তোমাদের বানানো উপাস্যগুলোকে শরীক করে চরম অকৃতজ্ঞতার পরিচয় দিচ্ছ। অঁথচ তোমাদের উপাস্যদের কোনো ক্ষমতাই নেই তোমাদের যুদ্ধপ্রিয় ও লুটেরা গোত্রগুলোকে এ শহরের প্রতি সম্মান প্রদর্শনে বাধ্য করার ও এর নিরাপত্তা নিশ্চিত করার। অতএব

তোমাদের কর্তব্য হবে এসব মিথ্যা উপাস্যদের বাদ দিয়ে এ ঘরের প্রকৃত মালিকের্ট ইবাদাত করা এবং তাঁর সামনেই বিনত হওয়া।

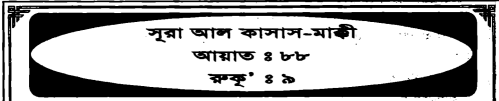
### (৭ম রুকৃ' (৮৩-৯৩ আয়াত)-এর শিক্ষা)

- আল্লাহ তা'আলা কিয়ামতের দিন হাশরের মাঠে প্রত্যেক জাতি-গোষ্ঠীর মধ্যকার কাফিরদেরকে একত্র করবেন। অতপর তাদেরকে বিভিন্ন দলে সাজিয়ে দেবেন এবং আল্লাহর নিদর্শনসমূহ দেখেও ঈমান না আনার কারণ জিজ্ঞেস করবেন।
- ২. তারা যে স্বেচ্ছায়, সজ্ঞানে, একান্ত অবহেলা করে আল্লাহর দীনকে অস্বীকার করেছে এ সম্পর্কিত জিজ্ঞাসাবাদে তারা কোনো সদুন্তর দিতে পারবে না।
- ৩. আল্লাহর অনেক নিদর্শনের মধ্যে শুধুমাত্র রাত ও দিনের প্রতি তাদের দৃষ্টি আকর্ষণ করা হবে। এ দুটো নিদর্শন সম্পর্কে একটু গভীরভাবে চিন্তা করলেই তারা আল্লাহর পরিচয় পেয়ে যেতো। ঈমান আনার জন্য আর কোনো নিদর্শনের প্রয়োজন হয় না।
- ৪. যারা আল্লাহর রাসৃশ ও তাঁর দীনের প্রতি ঈমান এনেছে তারাতো উল্লিখিত প্রকাশ্য ও সদা বিরাজমান এ নিদের্শনগুলো দেখেই ঈমান এনেছে। আজও আল্লাহর দীনের প্রতি ঈমান আনার জন্য কোনো অলৌকিকতার প্রয়োজন হয় না। আল্লাহর অসীম কুদরত আমাদের সামনে সদা প্রকাশমান রয়েছে।
- ৫. যারা ঈমান আনার তারা দিন-রাতের আবর্তন দেখেই ঈমান আনছে, আর এসব নিদর্শন যাদের মনকে প্রভাবিত করতে সক্ষম হয় না, তাদের প্রতি যত বড় মু'ঞ্জিযা-ই নাযিশ করা হোক না কেন, তারা হিদায়াত শাভ করতে সক্ষম হয় না।
- ৬. তাওহীদ, রিসালাত ও আখিরাতকে যারা বিশ্বাস করে না তাদের জন্য কিয়ামত হবে অত্যম্ভ ভয়াবহ। অপরদিকে মুঁমিন ও নেক্কার লোকদের জন্য কিয়ামতের ভয়াবহতা ততো চরম আকার হয়ে দেখা দেবে না। কেননা এব্যাপারে তারা আগেই বিশ্বাসী ছিল এবং তাদের বিশ্বাসের অনুকূলেই এসব ঘটবে।
- প্রবিশ্বাসীরা অত্যন্ত লাঞ্ছিত অবস্থায় আল্লাহর সামনে দাঁড়াবে। তাদের অবস্থা অত্যন্ত করুণ
   কেননা এ অবস্থার মুখৌমুখী হওয়ার জন্য তারা প্রস্তুত ছিল না।
- ৮. ঈমানদার নেক আমলকারীরা অনেকটা স্বাভাবিক থাকবে। তারা এর ভয়াবহতা সম্পর্কে দুনিয়াতে যা জানতে পেরেছে তাতে তারা বিশ্বাস করে সেজন্য প্রস্তুতি গ্রহণ করেছিল।
- ৯. कूत्रजान-शमीत्मत्र जालात्कि भिन्नाग्न पू तात्र गूँक एमग्ना शत्व । श्रथम गूँत्कत्र भत्न मानुष जिञ्चत । ज्ञालात्क विज्ञा गूँक शत्व जाला-भत्तत्र मक्न मानुष जीविक शत्य शामात्रत्र मानुष जीविक शत्य शामात्रत्र मानुष जीविक शत्य शामात्रत्र मानुष जीविक शत्य ।
  - ১০. হাশরের ময়দানের অস্থিরতা থেকে নবী-রাসূলগণ ও শহীদগণ নিরাপদ থাকবে।
- ১১. কিয়ামতের সময় পাহাড়-পর্বতগুলো মেঘের মতো উড়তে থাকবে, যদিও আমরা এখন সেগুলোকে স্থির-অটল দেখছি।
- ১২. আল্লাহ তা'আলা তাঁর সৃষ্টি নিপুণতা দ্বারা সকল বস্তুকে সুসংহত ও মজবুতভাবে তৈরী করেছেন। কেননা তিনি অসীম শক্তি ও অসীম জ্ঞানের অধিকারী সন্তা।
- ১৩. পাহাড়-পর্বতগুলোর মেঘের মতো উড়ে চলাও কোনো আন্তর্যের বিষয় নয়। কারণ এটা হলো বিশ্বজ্ঞাহানের পালনকর্তার কারিগরী, যিনি সবই করতে সক্ষম।



- ্র ১৪. যারা ঈমান ও সংকর্ম নিয়ে আখিরাতে আল্লাহর সামনে হাজির হবে। আল্লাহ তাদেরকৌ তাদের কর্মের চেয়ে অনেক বেশী ও উৎকৃষ্ট প্রতিদান দেবেন।
  - ১৫. আল্লাহ তা'আলা সংকর্মের প্রতিদান দশশুণ থেকে সাতশতশুণ পর্যন্ত দেবেন।
- ১৬. तिक्कात भू भिनता हिमार्व-निकाम भारत मर्वश्रकात छन्न ও দুन्छिष्ठा थिएक भूक ও श्रानवर्ष राज्ञ यात्व ।
- ১৭. আখিরাতের বিচার শেষে অপরাধিদেরকে নিম্নমুখী করে জাহান্নামের আগুনে ফেলে দেয়া হবে।
- ১৮. আল্লাহর ঘর কা'বার সম্মানার্থে মক্কা নগরীকে আল্লাহ তা'আলা নিরাপদ শহর বলে ঘোষণা করেছেন। আর এ শহরের প্রতিপালকের ইবাদাতের নির্দেশ দিয়ে মক্কার মর্যাদাকে উর্দ্ধে তুলে ধরেছেন।
- ১৯. মক্কার মর্যাদা রক্ষার্থে সেখানে কোনো হত্যাকাণ্ড বৈধ নয়। তাই কোনো চরম অপরাধিও মক্কায় আশ্রয় নিলে তাকে সেখানে হত্যা করা যায় না।
  - २०. यक्का नगदीत एरदार्य कात्ना পच-পाचि गिकात कदा ७ दिध नग्न ।
- ২১. রাসৃল এবং তাঁর অনুসারী দাওয়াত দানকারীদের দায়িত্ব হলো মানুষকে আল্লাহর কিতাব কুরআন মাজীদ পাঠ করে বুঝিয়ে দেয়া।
- ২২. কুরআন মাজীদের হিদায়াত গ্রহণকারী নিজের কল্যাণেই হিদায়াত গ্রহণ করবে। আর যে তা থেকে গুমরাহ হয়ে থাকবে তার দায়িত্ব সে নিজেই বহন করবে।
- २७. आल्लार तानारत সকল कर्मकात्कत चवत तात्थन । <mark>आचिता</mark>ट <mark>आल्लारत कि</mark>छाव ७ छाँत ताসूलित সকল कथात সত্যতা প্ৰমাণ হয়ে যাবে ।

#### স্রা আন নাম্ল শেষ



#### নামকরণ

'কাসাস' শব্দের অর্থ কোনো ঘটনা ধারাবাহিক বর্গনা করা। সূরার ২৫ আয়াতে এ শব্দটি রয়েছে। এ শব্দটিকেই নাম হিসেবে গ্রহণ করা হয়েছে। অবশ্যই এ সূরায় হয়রত মূসা (আ)-এর ঘটনা বিস্তারিত ও ধারাবাহিকভাবে বর্ণিত হয়েছে। সেদিক থেকে এ শব্দটিকে সূরায় আলোচিত বিষয়ের শিরোনামও বলা যেতে পারে।

#### লাযিলের সময়কাল

মঞ্চায় অবতীর্ণ স্রান্তলোর মধ্যে স্রা কাসাস সর্বশেষ স্রা। হিজরতের সময় মঞ্চা ও জুহফা-এর মাঝখানে স্রাটি নাযিল হয়েছে। হিজরতের সফরে রাস্লুল্লাহ (স) যখন জুহফা (রাবেগ)-এর কাছাকাছি পৌছেন, তখন জিবরাইল (আ) আগমন করেন এবং রাস্লুল্লাহ (স)-কে জিজ্জেস করেন—'হে মুহাম্মাদ! আপনার মাতৃভূমির কথা আপনার মনে পড়ে কি ?' তিনি উত্তর দিলেন—'হাঁ, মনে পড়ে বৈকি।' অতপর জিবরাইল (আ) তাঁকে স্রা 'আল কাসাস' পাঠ করে শোনান। স্রার ৮৫ আয়াতে রাস্লুল্লাহ (স)-কে সুসংবাদ দেয়া হয়েছে যে, অবশেষে মঞ্জা বিজিত হয়ে আপনার অধিকার ভুক্ত হয়ে যাবে। বলা হয়েছে—"যিনি আপনার প্রতি আল কুরআনের বিধান নায়িল করেছেন, তিনি অবশ্যই আপনাকে স্বদেশে ফিরিয়ে আনবেন।"

#### আলোচ্য বিষয়

এ স্রায় হযরত মৃসা (আ)-এর কাহিনী সবিস্তারে বর্ণনা করে তাঁর অবস্থার সাথে সামঞ্জস্য দেখিয়ে রাস্লুলাহ (স)-এর রিসালাতের বিরুদ্ধে যেসব সন্দেহ ও আপত্তি তোলা হয়েছে সেগুলো দূর করা হয়েছে এবং ঈমান আনার ব্যাপারে কুরাইশ কাফিরদের পক্ষ থেকে যেসব অজুহাত তোলা হয়েছে সেগুলো নাকচ করে দেয়া হয়েছে।

এ স্রায় আলোচিত হ্যরত মূসা (আ)-এর ঘটনাবলীর সাথে স্রাটি নাযিলের সময়কালীন অবস্থা মিলিয়ে দেখলে যে সত্যটি পাঠকদের সামনে সুস্পষ্ট হয়ে যায়, তাহলো আল্লাহ তা আলা মূসা (আ)-এর ঘটনা আলোচনার মাধ্যমে নিম্নে উল্লিখিত কতিপয় সত্যকে প্রতিষ্ঠিত করে দিয়েছেন—

১. আল্লাহ যা করতে চান তার জন্য সবার অগোচরে তিনি প্রয়োজনীয় উপায়-উপকরণের ব্যবস্থাপনা করেই যেতে থাকেন। যেমন যে ব্যক্তির দ্বারা ফিরআউনের পতন ঘটাবেন তাকে শিশুকাল থেকে ফিরআউনের ঘরেই লালন-পালনের ব্যবস্থা করে দিয়েছেন। ফিরআউন জানতেই পারলো না সে কাকে তার ঘরে লালন-পালনের ব্যবস্থা করে দিয়েছেন। সূত্রাং আল্লাহর কৌশলের সাথে মুকাবিলায় কার কৌশল সফল হতে পারে ?

- ২. আরাহ তা আলা কাউকে নব্ওয়াত দেয়ার ইচ্ছা করলে সেজন্য ব্যাপক প্রচারপ্রোপাগাণ্ডা চালিয়ে নব্ওয়াত দান করেন না; এমনকি যাঁকে নব্ওয়াত দান করবেন, সে
  নিজেও এক মুহূর্ত আগেও তা জানতে পারে না। হযরত মৃসা (আ) নব্ওয়াত পাওয়ার পূর্ব
  মূহূর্তেও যেমন তা জানতেন না, তেমনি মূহাম্মাদ (স)-ও নব্ওয়াত প্রাপ্তির পূর্ব মূহূর্তেও
  তা জানতেন না।
- ৩. আল্লাহ তা'আলা তাঁর যে বান্দাহর মাধ্যমে যে কাজ করাবেন, তা কোনো প্রকার সহায়ক শক্তি ছাড়াই তা করিয়ে নিতে পারেন। ফিরআউন ও মূসা (আ)-এর মধ্যে পার্থিব শক্তির এতো বিরাট পার্থক্য থাকা সত্ত্বেও মূসা (আ)-এর কাছে ফিরআউনের ধন-সম্পদ, লোক-লঙ্কর ও সৈন্য-সামন্ত সবই অকার্যকর প্রমাণ হয়ে গেছে। ঠিক তেমনি কুরাইশদের ও মূহাম্মাদ (স)-এর মধ্যে পার্থক্য যা-ই থাকুক আল্লাহ তা'আলা তাকেই জ্য়ী করবেন—এটা নিশ্চিত। কেননা কুরাইশদের ও তাঁর মধ্যকার পার্থক্য মূসা (আ) ও ফিরআউনের মধ্যকার পার্থক্যের চেয়ে অনেক কম। কারণ তারা শক্তি-সামর্থের দিক থেকে সমকক্ষ নয়।
- 8. হ্যরত মৃসা (আ)-কে যেসব মু'জিযা দেয়া হয়েছিল, সেসব মু'জিযা দেখার পরও যারা ঈমান আনেনি তারা একেবারেই ধ্বংস হয়ে গেছে। মৃহামাদ (স)-এর কাছে যারা অনুরূপ মু'জিযা দাবী করছে তারাও যদি সেরূপ মু'জিযা দেখানোর পর ঈমান না আনে তবে তারাও একই পরিণতির শিকার হবে।

ফিরআউন ও মৃসা (আ)-এর মধ্যে যে দ্বন্দ্-সংঘাত সংঘটিত হয়েছে, সেরপ দ্বন্দ্র্যাত মুহাম্মাদ (স) ও মক্কার কুরাইশদের মধ্যে তৎকালীন সময়ে বিরাজমান ছিল। এ অবস্থায় উভয় ঘটনাই একে অপরের সাথে মিলে যায়। ঘটনা দু'টোর কোন্টার কোন্ অংশ অপরটার কোন্ অংশের সাথে মিলে তা বলে দেয়া না হলেও একজন পাঠক তা সহজে বুঝতে পারবে।

অতপর পঞ্চম রুকৃ' থেকে বলা হয়েছে যে, মুহামাদ (স) একজন নিরক্ষর মানুষ হওয়া সত্ত্বেও দু'হাজার বছর আগে সংঘটিত ঘটনা এভাবে হুবহু বর্ণনা করে যাচ্ছেন, অথচ তারা সবাই জানতো যে, তাঁর কাছে এসব তথ্য সংগ্রহ করার মতো কোনো উৎস নেই। তাই এ বিষয়টিকে নবুওয়াতের প্রমাণ গণ্য করা হয়েছে।

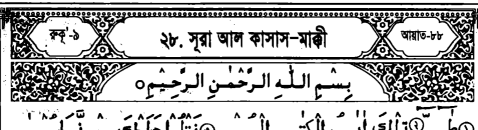
এরপর নবুওয়াতের ব্যাপারে মুহামাদ (স)-কে বাছাই করাটাকে তাদের জন্য আল্লাহর রহমত হিসেবে গণ্য করা হয়। কেননা গাফলতির অন্ধকারে তারা ডুবে ছিল, আল্লাহ তা'আলা মুহামাদ (স)-এর মাধ্যমে তাদেরকে হিদায়াতের আলোতে আসার সুযোগ করে দিয়েছেন।

অতপর মৃসা (আ)-এর উদাহরণ দেখিয়ে মৃহাম্বাদ (স)-এর কাছে মৃ'জিযা দাবী-কারীদের অভিযোগের জবাব দিয়ে বলা হয়েছে যে, মৃসা (আ) মু'জিযা দেখিয়ে নবুওয়াতের সত্যতার প্রমাণ দিয়েছিলেন ; কিন্তু তাকেই কি তোমরা মান ? তাকে যদি তোমরা শ্মানতে তাহলে এনবীর কাছে মু'জিযা দাবী করতে না। কেননা মূসা (আ) এ নবী সম্পর্কে তওরাতে ভবিষ্যদ্বাণী করে গেছেন। আসলে তোমরা নিজের কামনা-বাসনার পূজারী। সুতরাং কোনো মু'জিযা দ্বারাই তোমাদের চোখ খুলবে না।

এরপর বলা হয়েছে যে, মক্কায় অবস্থান করেও হিদায়াতের এ নিয়ামতকে কাফিররা গ্রহণ করতে পারলো না, অথচ বাইরে থেকে এসেও হিদায়াতের আলোয় নিজেদেরকে আলোকিত করলো। এ প্রসঙ্গে সূরার ৫২ ও৫৩ আয়াতে একটি ঘটনার দিকে ইংগিত করা হয়েছে। আবিসিনিয়া থেকে আগত ২০ জনের একটি খৃষ্টান প্রতিনিধি দল মক্কায় আসে এবং রাসূলুক্লাহ (স)-এর মুখে কুরআন পাঠ তনে তারা মুসলমান হয়ে যায়। আবু জেহেল প্রকাশ্যে তাদের অপমান করে।

অবশেষে কুরাইশ কাফিরদের ঈমান না আনার পেছনে যে মূল কারণ সে সম্পর্কে আলোচনা করা হয়েছে। তারা বলতো যে, আমরা যদি আমাদের বাপ-দাদাদের পৌতুলিক ধর্ম ত্যাগ করে তাওহীদ ধর্ম-গ্রহণ করি, তাহলে এদেশে আমাদের ধর্মীর, রাজনৈতিক ও অর্থনৈতিক নেতৃত্ব খতম হয়ে যাবে। আমরা আরবের প্রভাবশালী গোত্র হিসেবে যে মর্যাদার অধিকারী তা বিলুপ্ত হয়ে যাবে। এটাই ছিল রাসূলুল্লাহ (স)-এর বিরোধিতার মূল কারণ। অন্যান্য আপত্তিগুলো জনগণকে প্রতারিত করার জন্য তারা সময়মতো তৈরী করে নিতো। আল্লাহ তা'আলা সূরার শেষ পর্যন্ত এর ওপর বিস্তারিত আলোচনা করেছেন এবং তাদের এমন সব মৌলিক রোগের চিকিৎসা করেছেন, যেগুলোর কারণে তারা পার্থিব ও বৈষয়িক স্বার্থের আলোকেই সত্য-মিথ্যার সমাধান পেশ করতো।

 $\Box$ 



### وَ فِرْعَـوْنَ بِالْكَـيِّقِ لِقَوْرٍ يُوْمِنُونَ ۞ إِنَّ فِرْعَـوْنَ عَلَا فِي ٱلْأَرْضِ

্ও ফিরআউনের যথার্থভাবে—এমন লোকদের জন্য যারা বিশ্বাস করে<sup>২</sup>। ৪. ফিরআউন অবশ্যই তার দেশে উদ্ধত হয়ে উঠেছিল<sup>৩</sup>

- وَ تَلْكَ وَ नेत- शिव । (এ বিচ্ছিন্ন হরফগুলোর অর্থ আল্লাহ-ই জানেন)। وتَلْكَ وَ وَ الْمُبِينِ ; এগুলো ; وَالْمُبِينِ : আমি পাঠ করে শোনাচ্ছি ; الْمُبِينِ : কিতাবের وَمُنْ نُبَا : করে শোনাচ্ছি ; مَوْسُى : করি শোনাচ্ছি مَوْ نُبَا ; আর্পনাকে مَوْ نُبَا : করি বিবরণ مَوْسُى : করি আউনের وَرَعَلَوْنَ : ফরআউনের وَرَعَلَوْنَ : ফরআউনের وَرُعَلُونَ : আরা বিশ্বাস করে । وَالْمُ صَوْنَ : ফিরআউন وَرُعَلُونَ : ফরআউন : وَرُعَلُونَ : ফরআউন : وَرُعَلُونَ : ফরআউন : وَرُعَلُونَ : ফরিআউন : كَارُضْ : ফিরআউন : كَارُضْ : ডিরিডিল : وَكَامَ نَا كَارُضْ : ডিরিডিল : كَارُضْ : ডিটিল : كَارُضْ : ডিটিল : كَارُضْ : ডিরিডিল : كَارُضْ : ডিটিল : كَارُضْ : ডিটিল : كَارُضْ : ডিটিল : كَارُضْ : ডিটিল : كَارُضْ : كَارُضْ : كَارُسُونَ : كَارْسُونَ : كَارْسُونَ
- ১. হযরত মৃসা (আ)-এর কাহিনী সমগ্র কুরআনে কোথাও সংক্ষেপে এবং কোথাও বিস্তারিতভাবে বারবার উল্লিখিত হয়েছে। বিভিন্ন সূরায় আলোচিত অংশ পাঠ করে নিলে পুরো ঘটনা সুস্পষ্টভাবে জানা সহজ হবে। এতদুদ্দেশ্যে নিম্নে উল্লিখিত স্রাসমূহের উল্লিখিত আয়াত ও তৎসংশ্রিষ্ট টীকাসমূহ দেখে নেয়া যেতে পারে।

[সূরা আল বাকারা আয়াত ৪৭ থেকে ৭৩ আয়াত; সূরা আল আ'রাফ আয়াত ১০৩-১৫৬; ইউনুস, আয়াত ৭৫-৯২; হুদ আয়াত ৯৬-১০০; বনী ইসরাঈল, আয়াত ১০১-১০৪; মারইয়াম আয়াত ৫১-৫৫; জু-হা, আয়াত ৯-৯৭; আল মু'মিনূন, আয়াত ৪৫-৫০; আল ও'আরা, আয়াত ১০-৬৮, আল নামল আয়াত ৭-১৪; আল আনকাবৃত, আয়াত ৩৯-৪০; আল মু'মিন আয়াত, ২৩-৪৬; আয যুখকক, আয়াত ৪৬-৫৫; আদ দুখান আয়াত ১৭-৩১, আন নাযিয়াত, আয়াত ১৫-২৬।

- ২. অর্থাৎ মৃসা ও ফিরআউনের এ ঘটনা শোনা তাদের জন্যই ফলপ্রসূ হবে যারা এটা বিশ্বাস করতে মানসিকভাবে প্রস্তুত। আর যারা বিশ্বাস করতে প্রস্তুত নয়, তাদেরকে এটা শুনিয়ে কোনো লাভ নেই।
- ৩. অর্থাৎ ফিরআউন পৃথিবীতে নিজের আসল অবস্থান থেকে তথা দাসত্ত্বের স্থান থেকে বিদ্রোহের মাধ্যমে প্রভুর রূপ ধারণ করছে। সে স্বৈরাচারী ও অহংকারী হয়ে উঠেছে।

وَجَعَـــلَ اَهْلَهَا شِيعًا يَسْتَضْعِفُ طَأْرَفَـــةً مِنْهِمِ يَنْ بِي اَبْنَاءُهُمْ وَ এবং সে তার (দেশের) বাসিনাদেরকে বিভিন্ন দলে বিভক্ত করে নিয়েছিল<sup>8</sup>, তাদের মধ্যে একটি দলকে দুর্বল করে রেখে তাদের পুত্র-সম্ভানদেরকে সে হত্যা করতো

ويَسْتَحَى نِسَاءَهُمْ ﴿ إِنَّهُ كَانَ مِنَ الْمُفْسِرِينَ ۞ وَنُوِيْلُ أَنْ نَهَنَّ وَيَسْتُحَى نِسَاءَهُمْ ﴿ إِنَّهُ كَانَ مِنَ الْمُفْسِرِينَ ۞ وَنُوِيْلُ أَنْ نَهُنَّ وَعَلَا اللَّهُ اللَّلَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا

وَ - طِعَرُ : अ करत निर्हित (اهل + ها) - آهُلَهَا) - जात (দেশের) বাসিন্দাদেরকে; اهل + ها) - जात (দেশের) বাসিন্দাদেরকে; واهل + ها) - أَنْنَاءَ هُمْ : দুর্বল করে রেখে بَنْنِعُهُمْ - একটি দলকে بَنْهُمْ - তাদের মধ্যে : بُذَبِّعُ - সে হত্যা করতো - مُنْهُمْ - তাদের মধ্যে : بُذَبِّعُ - সে হত্যা করতো - بُنْنَاءَ هُمْ : তাদের কে البناء - هم ) - نساء + هم ) - نساء و قال المنافقة تعلق تعلق المنافقة ت

অথচ তারাতো স্বীয় রবের অধীন হয়ে থাকার কথা ছিল। সে তার অধিকারে সীমালংঘন্ করেছে।

- 8. অর্থাৎ ফিরআউনের রাজত্বে শাসনতান্ত্রিক নীতি অনুযায়ী আইনের চোখে দেশের সকল অধিবাসীর অধিকার সমান ছিল না। বরং সে এ ক্ষেত্রে এমন নীতি-পদ্ধতি চালু করেছিল, যার মাধ্যমে অধিবাসিদের বিভিন্ন দল-উপদলে বিভক্ত করে রেখেছিল। একটা শ্রেণীকে সে বিভিন্ন সুযোগ-সুবিধা ও বিশেষ বিশেষ অধিকার দিয়ে শাসক দলে পরিণত করে নিয়েছিল। আর অন্য শ্রেণীগুলোকে পদানত, পর্যুদন্ত, নিষ্পেষিত, ছিন্ন-বিদ্দিন্ন করে রেখেছিল। সুযোগ-সুবিধা প্রাপ্ত লোকেরা ফিরআউনের সকল কর্মকাণ্ডের অন্ধ সমর্থকে পরিণত হয়েছিল। অপরদিকে বনী ইসরাঈল পরাধীন দাসে পরিণত হয়েছিল। তাদের কোনো অধিকারই স্বীকৃত ছিলো না। রাজনৈতিক ও আইনগত অধিকার তো দূরের কথা তাদের মৌলিক মানিবক অধিকারও ছিলো না। এমনকি জীবিত থাকার অধিকারও তাদের ছিনিয়ে নেয়া হয়েছিল।
- ৫. অর্থাৎ ফিরআউনের বংশধররা বনী ইসরাঈলের উপর এমন নির্যাতনমূলক ব্যবস্থা চাপিয়ে দিয়েছিল যে, তাদেরকে তাদের উর্বর কৃষিক্ষেত, বাসগৃহ ও সম্পত্তি থেকে বঞ্চিত করেছিল। তাদেরকে বিভিন্ন সরকারী পদ থেকে বেদখল করে লাঞ্ছিত ও হীনবল করে ফেলেছিল। তাদের থেকে কঠিন শারীরিক শ্রমের কাজ সামান্য পারিশ্রমিকে বা বিনা পারিশ্রমিকে করিয়ে নিত। অবশেষে তাদের শক্তিহীন করার জন্য শাসক গোষ্ঠী তাদের পুত্র সন্তান জন্ম নিলে তাকে মেরে ফেলতো এবং মেয়ে সন্তান হলে তাকে বাঁচিয়ে রাখতো।

# عَى الَّنِ يَـــنَ اسْتَضْعِفُ ــوا فِي الْأَرْضِ وَنَجَعَلُهُمْ النِّهِــةَ وَنَجَعَلُهُمْ النِّهِــةَ وَنَجَعَلُهُمْ النِّهِــةَ وَنَجَعَلُهُمْ النِّهِــةَ وَنَجَعَلُهُمْ النِّهِــةَ وَنَجَعَلُهُمْ النِّهِــةَ وَنَجَعَلُهُمْ النِّهِـ النَّهُ النَّهُ النَّهُ اللَّهُ اللَّ

وَجُنُـوْدُهُمَا مِنْهُرُمَّا كَانُوا يَحَنَّرُونَ ﴿ وَاوْحَيْنَا إِلَى أَلَّ مُوسَى এবং তাদের উভয়ের সেনাবাহিনীকে—তাদের (वनी ইসরাঈলের) তরফ থেকে যা তারা আশংকা করতো। ৭. আর আমি মূসার মায়ের প্রতি ইংগীত করলাম

যাতে করে মেয়েরা ধীরে ধীরে ফিরআউনের গোষ্ঠী কিবতীদের হস্তগত হয়ে যায় এবং তাদের থেকে ইসরাঈলের পরিবর্তে কিবতীদের বংশ বিস্তার লাভ করে।

হযরত ইউসুফ (আ)-এর একশত বছর পরে মিসরে বনী ইসরাঈল এক জাতীয়তাবাদী বিপ্লবের ফলশ্রুতিতে ক্ষমতাচ্যুত হয়। এ বিপ্লবের ফলে জাতীয়তাবাদী কিবতীরা মিসরের ক্ষমতা দখল করে। এ কিবতীরা ছিল ফিরআউনের গোষ্ঠী। এরাই বনী ইসরাঈলের উপর নির্যাতন চালিয়েছিল।

- ৬. অর্থাৎ তাদেরকে পৃথিবীর নেতৃত্ব ও কর্তৃত্ব দান করতে চাইলাম।
- ৭. অর্থাৎ তাদেরকে পৃথিবীর উত্তরাধিকার দান করতে চাইলাম এবং তাদেরকে রাষ্ট্র পরিচালক ও শাসনকর্তা বানাতে চাইলাম।
  - ৮. এ আয়াত থেকে জানা যায় যে, মূসা (আ)-এর যুগে মিসরের শাসক ফিরআউনের

وَ لَا تَحْزُنِكُ وَ الْمُوسُلِيْنَ وَجَاعِلُ وَ الْمُوسُلِيْنَ وَالْمُوسُلِيْنَ وَلَا تَحْزُنِكُ وَجَاعِلُ وَالْمُوسُلِيْنَ وَلَا الْمُوسُلِيْنَ وَلَا الْمُوسُلِيْنَ وَلَا الْمُوسُلِيْنَ وَلَا الْمُوسُلِيْنَ وَلَا الْمُوسُلِيْنَ وَلَا الْمُوسُلِيْنَ وَلَا اللَّهِ اللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

প্রধান মন্ত্রী ছিল 'হামান'। এ হামান ছিল মৃসা (আ)-এর চরম 'দৃশমন' ও ফিরআউনের অত্যন্ত বিশ্বস্ত ও ঘনিষ্ট সাধী।-লুগাতুল কুরআন

৯. বাইবেল ও তালম্দের বর্ণনায় জানা যায় যে, মৃসা (আ)-এর পিতার নাম ছিল 'ইমরাম' কিন্তু কুরআন মাজীদে ' ইমরান' বলে উল্লেখ করা হয়েছে। মৃসা (আ)-এর আগে তাঁর এক বোন ও এক ভাই জন্মগ্রহণ করেছিল। বোনটির নাম ছিল 'মারইয়াম' এবং ভাইটির নাম ছিল হারন। হারন-কেও নবুওয়াত দান করা হয়েছিল। বনী ইসরাঈলের পুত্রসম্ভান জন্মগ্রহণ করলে হত্যা করার ফিরআউনী বিধান সম্ভবত হারন জন্মের পরে জারী হয়েছিল। তাই তিনি বেঁচে গিয়েছিলেন। অতপর উক্ত বিধান জারী হয় এবং এ কঠিন পরিস্থিতিতে মৃসা (আ)-এর জন্ম হয়।

১০. মৃসা (আ)-এর জন্মের পর তাকে সাথে সাথেই নদীতে ভাসিয়ে দেয়া হয়নি; বরং যতদিন গোপনীয়তা রক্ষা করে তাকে দুধ খাওয়ানো যায় ততদিন তাকে কাছে রাখার জন্য আল্লাহর হুকুম ছিল। অতপর যখন তার খবর প্রকাশ হয়ে পড়ার আশংকা দেয়া তখন তাকে একটি সিন্দুকে রেখে নীল নদে ভাসিয়ে দেয়ার নির্দেশ দেয়া হয়েছিল। এ সবই আল্লাহর নির্দেশে হয়েছিল। কুরআন মাজীদের সূরা ত্-হা'র ৩৮ ও ৩৯ আয়াতে বলা হয়েছে—

"আমি গায়েবী নির্দেশ দিয়ে তোমার মাকে যা জানাবার তা জানিয়ে দিয়েছিলাম যে, তুমি মূসাকে সিন্দুকের মধ্যে রাখো, তারপর তাকে দরিয়ায় ভাসিয়ে দাও।"

মূসার মাতা আল্লাহর ইশারায় এসব করেছিলেন এবং তিনি মূসার মাতাকে এ নিশ্চয়তা ্দান করেছিলেন যে, এরূপ করলে তোমার ছেলের জীবন রক্ষা পাবে। ওধু তাই নয়,

### ۞ فَالْتَقَطَّـةُ إِلَ فِرْعَوْنَ لِيَكُوْنَ لَـهُمْ عَكُوًّا وَحَزَنًا \* إِنَّ فِرْعَوْنَ ۗ

৮. অবশেষে তাকে উঠিয়ে নিল ফিরুআউনের পরিবারের লোকেরা, যেন সে হয়ে যেতে পারে তাদের জন্য শক্ত ½ দুঃখের কারণ<sup>১১</sup> ; নিশ্চয় ফিরুআউন

وَهَامَنَ وَجُنَـوْدَهُمَا كَانُوا خُطِئِيـنَ ﴿ وَقَالَتِ امْرَاتُ فِرْعَـوْنَ و الله عام عنه الله عنه الله عنه عنه الله عنه عنه الله عنه الله عنه عنه عنه الله عنه

قُرْتُ عَيْنِ لِي وَلَكُ لَا تَقْتُلُوهُ وَ عَلَى اَنْ يَنْفَعَنَا اَوْنَتَجَنَّهُ وَلَا اَلْ يَنْفَعَنَا اَوْنَتَجَنَّهُ وَلَّا الْمِنْ عَيْنِ لِي وَلَا الْمِنْ وَلَا الْمِنْ وَلَا الْمِنْ وَلَا الْمِنْ الْمُنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمُنْ الْمُنْل

﴿ التقط+،)-فَالْتَفَطَهُ ﴿ الْ اللهِ الهُ اللهِ اللهُ اللهِ الله

তোমার ছেলেকে আমি আবার তোমার কাছেই ফিরিয়ে দেবো এবং ভবিষ্যতে তাকে আমি রাসূলের মর্যাদায় ভূষিত করবো। বাইবেল ও তালমূদে এ বিষয়টির উল্লেখ নেই।

১১. অর্থাৎ এ শিশুটি যে শেষ পর্যন্ত তাদের দুঃখ-দুর্দশা ও ধ্বংসের কারণ হবে এটা তাদের জানা ছিল না ; কিন্তু এটা ছিল তাদের সীমালংঘনের পরিণাম, যা আল্লাহর পক্ষ থেকে তাদের জন্য নির্ধারিত ছিল। তারা এমন একটি শিশুকে উঠিয়ে নিয়ে লালনপালন করেছিল, যার হাতে শেষ পর্যন্ত তাদের ধ্বংস হতে হলো।

১২. কুরআন মাজীদের বর্ণনায় এ ঘটনার যে চিত্র স্পষ্ট হয়ে উঠে, তাতে সহজেই অনুমান করা যায় যে, শিশু মূসাকে বহনকারী সিন্দুকটি যখন ভাসতে ভাসতে ফিরআউনের রাজ দরবারের নিকট পৌছে, তখন ফিরআউনের লোকেরা তা ধরে উপরে উঠিয়ে নিয়ে আসে। সম্ভবত ফিরআউন ও তার বেগম তখন নদীর তীরে ভ্রমণরত ছিল। আর সিন্দুকটি তাদের দৃষ্টিগোচর হওয়ার পর তাদের নির্দেশেই সিন্দুকটি উঠিয়ে আনা হয়েছে। সিন্দুকে

# وَهُرُ لاَ يَشْعُرُونَ 0وَ اَصْبَرَ فَوَادُ اُلَّ مُوسَى فَرِغًا وَانْ كَادَتَ لَتَبْنِ مَ بِهُ عَلَمُ الْمَاكَ وَ مَا يَشْعُرُونَ 0 وَهُرُ لاَ يَشْعُرُونَ 0 وَهُرُ لاَ يَشْعُرُونَ 0 وَهُرُ لاَ يَشْعُرُونَ 0 وَهُمُرُ لَا يَسْعُرُونَ 0 وَهُمُ مِنْ عَلِمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ وَمُوالِمُ اللّهُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ ال

قصید فیصر ث به عن جنب و هر لایشعرون ﴿ وَصَرَّمْنَا عَلَیْهُ وَصَیْدِ فَبَصُرَ ثَ بِهِ عَنْ جَنْبٍ وَهُمْ لایشعرون ﴿ وَصَرَّمْنَا عَلَیْهُ مِنْ عَلَیْهُ مِنْ عَلَیْهُ مِنْ عَلَیْهُ مِنْ عَلَیْهُ مِنْ مَا وَمَ مَنْ عَلَیْهُ مِنْ مَا وَمَ مِنْ عَلَیْهُ مِنْ وَمَ مِنْ وَمَ مِنْ عَلَیْهُ مِنْ وَمَ مِنْ عَلَیْهُ مِنْ وَمَ مِنْ عَلَیْهُ مِنْ وَمَ مِنْ وَمَ مُنْ عَلَیْهُ وَمِنْ فَا عَلَیْهُ مِنْ وَمَ مِنْ عَلَیْهُ وَمِنْ فَا عَلَیْهُ وَمِنْ وَمِن وَمِنْ فَالْمِنْ وَمِنْ وَمِن وَمِنْ وَمِنْ وَمِنْ فَالْمِنْ وَمِنْ وَمِنْ فَلَامِ وَمِنْ وَمِنْ فَالْمُوالِمُ وَمِنْ مُنْ مُنْ وَمِنْ وَمِنْ وَمِنْ فَالْمِنْ وَمِنْ وَمِنْ وَمِنْ عَلَيْمُ وَمِنْ فَالْمُ وَمِنْ فَالْمُوالِمُ وَمِنْ وَمِنْ وَمِيْ فَالْمُوالِمُ وَمِنْ فَالْمِنْ وَمِنْ فَالْمُوالِمِنْ وَمِنْ وَمِنْ فَالْمُوالِمُ وَمِنْ فَالْمُولِمُ وَمِنْ فَالْمِنْ وَمِنْ فَالْمِنْ وَمِنْ فَالْمُوالِمُوالْمُولِمُ وَالْمُولِمُ وَالْمُوالِمُولِمُ وَالْمُولِمُولِمُولِمُ وَالْمُولِمُ وَالْمُولِمُ وَلِي وَالْمُولِمُ وَالْمُولِمُ وَالْمُولِمُ وَلِمُولِمُ وَالْمُولِمُ

একটি শিশু দেখে তা যে বনী ইসরাঈলের কোনো লোকের সন্তান তা বুঝতে কারো অসুবিধা হওয়ার কথা নয়। কারণ সিন্দুকটি ইসরাঈলী বসতির দিক থেকে ভেসে এসেছিল। আর সেসময় ইসরাঈলীদের পুত্র সন্তানদেরকে হত্যা করা হচ্ছিল। ফিরআউন তার লোকদের পরামর্শে শিশুটিকে হত্যা করতে চেয়েছিল; কিন্তু তার স্ত্রী সম্ভবত নিঃসন্তান ছিল এবং শিশুটির চেহারাও ছিল অত্যন্ত সুন্দর ও আকর্ষণীয়, তাই তিনি শিশুটি হত্যা না করার জন্য অনুরোধ করেছেন এবং বলেছেন—'একে তোমরা হত্যা করো না, একে আমরা লালনপালন করবো পুত্র হিসেবে। বড় হলে এতো জানতেই পারবে না যে, সে ইসরাঈলীদের সন্তান। সে আমাদের পরিবারে থেকে আমাদের মন-মানসিকতায় গড়ে উঠবে এবং আমাদের উপকারে আসবে। শিশু মূসার চেহারা যে মনোমুগ্ধকর ছিল তা আল্লাহ নিজেই সাক্ষ্য দিয়েছেন—সূরা ত্ব-হা'র ৩৯ আয়াতে। আল্লাহ বলেন—"আর আমি তোমার উপর

### الْمَرَاضِعُ مِنْ قَبْلُ فَقَالَتْ هَلْ أَدُلْكُمْ عَلَى آهْلِ بَيْتٍ يَتَّكُفُلُونَهُ

আগেই ধাত্রীদের দুধপান<sup>১৪</sup> তাই (অবস্থা দেখে) সে (মূসার বোন) বললো— 'আমি কি তোমাদেরকে এমন এক ঘরের বাসিন্দাদের সন্ধান দেবো, যারা এর প্রতিপালনের দায়িত্ব নেবে

## لَكُرْ وَهُرْلَهُ نُصِحُونَ @فَرُدُنْ لُهِ إِلَى أَيِّهِ كَى تَعَرَّ عَيْنُهَا وَلَا تَحْزَنَ

তোমাদের জন্য এবং তারা হবে এর কল্যাণকামী<sup>১৫</sup>। ১৩. অতপর (এভাবে) আমি তাঁকে তার মায়ের কাছে ফিরিয়ে দিলাম<sup>১৬</sup>. যাতে তার চোখ জুড়ায় এবং সে চিন্তিত না থাকে

سَراضِع - الْمَراضِع - الْمَراضِع - আগেই (الْمَرَاضِع - الْمَرَاضِع - الله - اله - الله -

আমার পৃক্ষ থেকে ভালোবাসা ঢেলে দিয়েছিলাম, যাতে তুমি আমার তত্ত্বাবধানে পালিত হও।" অর্থাৎ তোমাকে এমন প্রিয় দর্শন ও মনোমুগ্ধকর চেহারা দান করেছিলাম যে, তোমাকে যারা দেখতো তারাই আদর করতো।

- ১৩. অর্থাৎ মৃসার মাতা সিন্দুকটি ভাসতে ভাসতে কোথায় গিয়ে ঠেকে তা দূর থেকে দেখার জন্য তার মেয়ে তথা মৃসার বোনকে পাঠালো। সে দূর থেকে ভেসে যেতে থাকা সিন্দুকটির উপর নজর রেখে সাথে সাথে চলতে থাকলো, অবশেষে সে বুঝতে পারে যে, তা ফিরআউনের মহলে পৌছে গেছে। ইসরাঈলী বর্ণনা অনুসারে তার বয়স তখন যদিও দশ-বারো বছর ছিল, কিছু সে খুব বুদ্ধিমতি ছিল বলে ধারণা করা যায়।
- ১৪. অর্থাৎ ফিরআউনের স্ত্রী শিশুটিকে দুধ খাওয়ানোর জন্য যে ধাত্রী নিয়োজিত করেছিল, শিশুটি তার স্তনে মুখ লাগাতো না ; কেননা আল্লাহই অন্য কোনো ধাত্রীর দুধ খাওয়া থেকে তাকে বিরত রেখেছিলেন।
- ১৫. এ পর্যায়ে ঘটনার যোগসূত্র অনুমান করা যায় যে, শিশু মৃসা-কে যখন ফিরআউনের রাজমহলে নিয়ে যাওয়া হয়, তখন তার বোন—যার নাম বাইবেলে 'মারইয়াম' বলে উল্লেখিত হয়েছে—রাজমহলের কাছাকাছি থেকে মহলের ভেতরের খবরা-খবর রাখছিল। যখন সে জানতে পারলো যে, তার ভাই কোনো ধাত্রীর স্তন মুখে নিচ্ছে না এবং বাদশাহ ও বেগম পছন্দনীয় ধাত্রীর সন্ধানে পেরেশান হয়ে গেছেন, তখন এ বুদ্ধিমতি মেয়ে রাজ মহলে পৌছে যায় এবং ঘটনাস্থলে গিয়ে বলে যে, আমি একজন ভাল ধাত্রীর সন্ধান দিতে পারি যে অত্যন্ত স্নেহ-মমতা দিয়ে এ শিশুর লালন-পালন করতে পারবে।

# وَلِتَعْلَمُ أَنَّ وَعْنَ اللَّهِ مَقَّ وَلَكِنَّ أَكْثَرُ هُرُ لَا يَعْلَمُونَ ٥

আর সে যেন জানতে পারে যে, অবশ্যই আল্লাহর ওয়াদা সত্য<sup>১৭</sup>, কিন্তু তাদের অধিকাংশই তা জানে না।

- الله ; এয়াদা - وَعُدَ ; অবশ্যই - اَنَ ; আল্লাহর - الله ( ব্যাদা - الله ) কালাহর - وَعُدَ ) আল্লাহর - كَنَّ আল্লাহর - لاَ يَعُلَمُونَ ; কিন্তু - প্রিকাংশই - كُثَرَ - কিন্তু - وَلُكِنَ ; জানে না ।

প্রাচীন অভিজাত পরিবারে সন্তান লালনপালনের এটাই ছিল নিয়ম। সন্তান নিজের কাছে রেখে লালনপালনের পরিবর্তে ধাত্রীদের হাতে সোপর্দ করা হতো এবং ধাত্রীরাই নিজেদের কাছে রেখে শিশুকে লালনপালন করতো। আমাদের প্রিয়নবী (স)-কেও ধাত্রীমাতা হালীমা সা'দিয়া লালনপালন করেছিলেন। তৎকালীন মিসরেও এ নিয়ম-ইছিল। আর তাই মৃসার বোন মারইয়াম বাদশাহ ও বেগমকে "আমি একজন ভাল ধাত্রী এনে দিচ্ছি।" না বলে একথা বলেছিল যে, "আমি এমন একটা ঘরের খোঁজ দিতে পারি যে ঘরের বাসিন্দারা এ শিশুর প্রতিপালনের দায়িত্ব নিতে এবং খুব ভালোভাবে একে লালনপালন করতে পারবে।"

১৬. 'মূসা' শব্দের অর্থ 'পানি থেকে উদ্ধার প্রাপ্ত'। শব্দটি 'কিবতী' ভাষার শব্দ। ফিরআউনের জাতির নাম ছিল 'কিবতী'। এ জাতির ভাষাও কিবতী ছিল। এ থেকে অনুমিত হয় যে, 'মূসা' নামটি ফিরআউনের পরিবারেই রাখা হয়েছিল বাইবেল ও তালমূদের ভাষ্যও এমনই।

১৭. আল্লাহ তা'আলা মৃসার মাতার সাথে ওয়াদা করেছিলেন যে, তার সম্ভান তার কাছেই ফিরিয়ে দেয়া হবে। তাই তিনি সুকৌশলে তার কাছে ফিরিয়ে দিয়েছেন। এ ব্যবস্থার ফলে মৃসা তাঁর পারিবারিক ঐতিহ্য, ধর্ম ও জাতি থেকে বিচ্ছিন্ন হয়ে যাননি। নিজের মন-মানসিকতার দিক থেকে তিনি বনী ইসরাঈলের-ই এক সদস্যে পরিণত হন। আর মৃসার মাতাও আল্লাহর সম্ভৃষ্টির লক্ষ্যে তাঁর নির্দেশ অনুসারে কাজ করে উভয় দিক থেকে লাভবান হয়েছেন। একদিকে নিজেদের আদরের সম্ভানকে নিজে লালন-পালনের সুযোগ লাভ করে স্বীয় চক্ষুকে শীতল করেছেন, অপরদিকে দুধ পান করানোর বিনিময়ও লাভ করেন।

রাস্লুলাহ (স) ইরশাদ করেছেন—"যে ব্যক্তি নিজের রুজী-রোজগারের জন্য কাজ করে এবং তাতে তার লক্ষ থাকে আল্লাহর সন্তুষ্টি অর্জন সে মৃসার মায়ের মতো, তিনি নিজের সন্তানকেই দুধ পান করান, আবার বিনিময়ও লাভ করেন।"

অর্থাৎ দুনিয়াতে যারা নিজ পরিবার-পরিজনের ভরণ-পোষণের জন্য ঈমানদারীর সাথে হক আদায় করে এ কাজকে ইবাদাত মনে করে এবং তার লক্ষ্য থাকে আল্লাহর সম্ভোষ অর্জন, তখন নিজের জীবিকা উপার্জনের জন্যও আল্লাহর নিকট সে পুরস্কার শ্লিভের অধিকারী হয়। অর্থাৎ একদিকে নিজের জীবিকাও অর্জিত হয়, অন্যদিকে আল্লাহরী দরবারে সওয়াব ও প্রতিদান লাভ করাও হয়।

#### (১ম রুকৃ' (১-১৩ আয়াত)-এর শিক্ষা

- ১. কুরআন মাজীদে উল্লিখিত ঘটনাসমূহ থেকে দুনিয়া ও আখিরাতে লাভবান হতে হলে সর্বপ্রথম নিঃশর্তভাবে কুরআনের প্রতি বিশ্বাসস্থাপন করতে হবে।
- ২. উদ্ধৃত ও সীমালংঘনকারী ব্যক্তি বা জাতি দুনিয়াতেও আল্লাহর পাকড়াও থেকে রেহাই পেতে পারে না। এটা আল্লাহর স্থায়ী নীতি যেমন রেহাই পায়নি ফিরআউন ও তার জাতি।
- ৩. স্বৈরাচারী যালিম শাসকরা সহজে শাসন ও শোষণ করার জন্য বিভিন্ন দল- উপদলে জনগণকে বিভক্ত করে নেয়। এ ব্যাপারে প্রাচীন স্বৈরাচার ও নব্য স্বৈরাচার সবাই একই পথ অবলম্বন করে।
- 8. ফিরআউন চাইলো বনী ইসরাঈলকে ধ্বংস করে দিতে, আর আল্লাহ চাইলেন তাদেরকে দেশের নেতৃত্ব ও কর্তৃত্বের আসনে অধিষ্ঠিত করতে। আল্লাহর ইচ্ছা-ই বাস্তব রূপ লাভ করেছে, ফিরআউন সমূলে ধ্বংস হয়ে গেছে।
- ৫. ফিরআউন ও তার প্রধান উজীর হামান বনী ইসরাঈলের পক্ষ থেকেই তাদের ধ্বংসের আশংকা করতো, অথচ তারা জানতেই পারলো না যে, বনী ইসরাঈলের যে সম্ভানকে তারা তাদের ঘরেই লালনপালন করছে, সে-ই তাদের ধ্বংসের কারণ হয়ে দাঁড়াবে। এটাই আল্লাহর কৌশলে।
- ৬. আল্লাহ তা আলা জীবন-মৃত্যুর মালিক। তিনি যাকে জীবিত রাখতে চান, তাকে মারার ক্ষমতা কারো নেই। তার বাস্তব প্রমাণ মৃসা (আ)।
- पान्नार ठा'आना অত্যন্ত সুকৌশলেই শিষ্ठ মৃসাকে তার মায়ের কোলে ফিরিয়ে এনেছেন।
   यावाর ফিরআউনের উপরই তার যাবতীয় ব্যয়ভার-এর দায়িত্ব ন্যন্ত করে দিয়েছেন। আন্নাহর
   কৌশলের মুকাবিলা করা কারো সাধ্য নেই।
- ৮. ফিরআউনের স্ত্রী নিঃসন্তান, নেক মহিলা ছিলেন। আল্লাহ তা'আলা তার অন্তরে স্নেহমমতা সৃষ্টি করে দিয়ে তার মাধ্যমে শিশু মূসাকে মৃত্যু থেকে রক্ষা করেছেন।
- ৯. আল্লাহ তা আলা অন্য সকল ধাত্রীর দুধপান শিশু মৃসার জন্য হারাম করে দিয়ে তাঁর কুদরতের প্রকাশ ঘটিয়েছেন এবং সুকৌশলে শিশু মৃসাকে আবার তার মায়ের কোলে ফিরিয়ে দিয়েছেন। এতে আল্লাহর ওয়াদা পরিপূর্ণ হয়েছে।
- ১০. মৃসা-কে নদীতে ভাসিয়ে দেয়া থেকে নিয়ে ভাসমান অবস্থায় দূর থেকে সতর্ক নজর রেখে সিন্দুকের সাথে সাথে যাওয়া, রাজ বাড়ীতে পৌঁছা, একজন কল্যাণকামী ধাত্রীর সন্ধান দেয়ার ব্যাপারে মুসার বোনের প্রশংসনীয় ভূমিকা পালন—সবই আল্লাহর রহমতের স্পষ্ট প্রমাণ।
- ১১. সন্তানের জন্য মায়ের চেয়ে অধিকতর কল্যাণকামী মানুষের মধ্যে আর কেউ হতে পারে না। মায়ের আদর ও স্নেহের ছোঁয়ায় শিশু সৃস্থ ও স্বাভাবিক মানুষ হিসেবে গড়ে উঠতে পারে। যার কোনো বিকল্প নেই।
- ১২. সর্বশেষ কথা হলো, আল্লাহ যাকে বাঁচাতে চান, তাকে দুনিয়ার কোনো শক্তি মারতে পারে না। আবার যাকে আল্লাহ মারতে চান, দুনিয়ার কোনো শক্তি তাকে বাঁচাতে পারে না।

#### সূরা হিসেবে রুক্'-২ পারা হিসেবে রুক্'-৫ আয়াত সংখ্যা-৮

رَكُولُمَا بِلَغُ اَشُلَ لَا وَاسْتُوى الْيَنْدُ حُكُماً وَعَلْماً وَكُلْلِكَ نَجُزِى الْكَاءُ وَكُلْلِكَ نَجُزى 38. आत यर्थन जिनि (प्र्ञा) जात खोरत পৌছलन এवং পূৰ্ণতা পেলেন الله তাকে হিক্মত ও জ্ঞান দান করলাম : আর এভাবেই আমি পুরস্কার দিয়ে থাকি

الْهُ حَسِنِينَ ﴿ وَدَخَلَ الْمِلِ يَنَدَ عَلَ حِيْنِ غَفَلَةٍ مِنَ اَهْلَهَا فَوَجَلَ فِيهَا مَا مَعْمَا وَمَ الْمُحَسِنِينَ ﴿ وَهُمَا الْمُحَلِينَ الْمُحَلِينَ الْمُحَلِينَ وَهُمَا الْمُحَلِينَ وَمُعَالِمَا الْمُحَلِينَ وَمُعَالَمَ الْمُحَلِينَ وَهُمَا الْمُحَلِينَ وَمُعَالَمَ الْمُحَلِينَ وَمُعَلِينَ وَمُعَلِينَ وَمُعَلَقُومِنَ وَمُعَلِينَ وَمُعَلِينَا وَمُعَلِينَ وَمُعَلِينَا وَمُعَلِي وَمُعَلِينَ وَمُعَلِينَا وَمُحَلِينَ وَمُعَلِينَ وَمُعَلِينَ وَمُعَلِينَ وَمُعَلِينَا وَمُعَلِينَا وَمُعَلِينَا وَمُعَلِينَا وَمُعَلِينَ وَمُعَلِينَا وَمُعَلِينَا وَمُعَلِينَا وَمُؤْمِنَا وَمُعَلِينَا وَمُعَلِينًا وَمُعَلِينَا وَمُعَلِينًا وَمُعَلِينًا وَمُعَلِينَا وَمُعَلِّينَا وَمُعَلِينَا وَمُعَلِينَا وَمُعِلِينَا وَمُعِلِينَا وَمُعَلِينَا وَمُعَلِينَا وَمُعِلِينَا وَمُعَلِينَا وَمُعِلِينَا وَمُعَلِّينَا وَمُعَلِّينَا وَمُعَلِينَا وَمُعَلِينَا وَمُعَلِينَا وَمُعَلِينًا وَمُعَلِينَا وَمُعَلِينَا وَمُعَلِينَا وَمُعِلِينَا وَمُعَلِينَا وَمُعَلِينًا وَمُعَلِينَا وَمُعَلِّينَا وَمُعَلِينَا وَمُعَلِّينَا وَمُعَلِينَا وَمُعَلِّينَا وَمُعَلِينَا وَمُعَلِينَا وَمُعَلِينَا وَمُعَلِينَا وَمُعَلِينَا وَمُعَلِينَا وَعُلِينَا وَمُعَلِينَا وَمُعَلِينَا وَمُعُلِينَا وَمُعَلِينَا وَمُعَلِينَا وَمُعَلِينَا وَمُعُلِي مُعْمُولِ وَمُعُلِي مُعَلِينَا و

১৮. অর্থাৎ শারীরিক ও মানসিক অবস্থা পূর্ণ বিকশিত হওয়া। মোটামুটি তেত্রিশ বছর বয়স পর্যন্ত মানুষের শারীরিক-মানসিক প্রবৃদ্ধি ঘটতে থাকে। একেই পরিণত বয়স বলা হয়। অতপর তেত্রিশ থেকে নিয়ে চল্লিশ পর্যন্ত বিরতিকাল। এরপর আবার অবনতি ও দুর্বলতা দেখা দিতে থাকে। (রুহুল মাআনী, কুরতুবী)

১৯. এখানে 'হুকুম' অর্থ বুদ্ধিমত্তা, ধী-শক্তি, বিচক্ষণতা ও বিচারবৃদ্ধি বুঝানো হয়েছে, আর 'ইলম' বা জ্ঞান দ্বারা দীন-দুনিয়ার তত্ত্বজ্ঞান বুঝানো হয়েছে। কারণ নিজের পিতা-মাতার সাথে থাকার ফলে তিনি হয়রত ইউসুফ, ইয়াকৃব, ইসহাক (আ) প্রমুখ নবীদের শিক্ষার সাথে পরিচিত হয়ে উঠেছিলেন। আবার বাদশাহর মহলে 'রাজপুত্র' হিসেবে প্রতিপালিত হওয়ার ফলে মিসরীয়দের মধ্যে প্রচলিত জ্ঞান-বিজ্ঞান অর্জন করতেও সক্ষম হয়েছিলেন।

তালম্দের বর্ণনা মতে, তিনি ফিরআউনের রাজমহলে একজন সুদর্শন যুবকে পরিণত হন। তিনি রাজপুত্রদের মতো পোশাক-পরিচ্ছদ পরিধান করতেন, রাজপুত্রের মতো বসবাসও করতেন। লোকেরা তাঁকে অত্যন্ত সম্মান করতো এবং ভালোবাসতো। তিনি প্রায়ই ইসরাঈলী বসতীতে যেতেন। কিবতী সরকারের রাজকর্মচারীরা ইসরাঈলীদের رَجُلَيْنِ يَفْتَتِلَى أَهُ هَنَا مِنْ شِيعَتِهِ وَهَنَا مِنْ عَلْ وَلَا تَهُ الَّذِي الَّذِي الَّذِي الَّذِي ا দু-ব্যক্তিকে লড়াইরত অবস্থায় ; এদের একজন ছিল তার নিজের দলের, আর অন্যজন ছিল তাঁর শক্রু দলের ; অতপর সে তাঁর সাহায্য চাইল, যে ছিল

قَالَ هِنَ امِنَ عَمَلِ الشَّيْطِيِّ إِنَّهُ عَنُ وَ مُضِلَّ مَبِينَ ﴿ قَالَ رَبِّ إِنَّى الْآَيَى وَ مُضِلٌ مَبِينَ ﴿ قَالَ رَبِّ إِنَّى الْآَيَى وَ مُضِلٌ مَبِينَ ﴿ وَالْآَيَا ﴾ السَّيْطِيِّ إِنَّى الْآَيَى وَالْآَيَا ﴾ أَوَمَا اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ال

সাথে যে দুর্বব্যহার করতো, তিনি তা স্বচোক্ষে দেখতেন। তাঁরই প্রচেষ্টায় ফিরআউন ইসরাঈলীদের জন্য সপ্তাহে একদিনের ছুটির বিধান করে। তিনি ফিরআউনকে বলেছিলেন যে, একাধারে কাজ করলে এরা দুর্বল হয়ে পড়বে, ফলে সরকার-ই ক্ষতিগ্রস্ত হবে। এদের শক্তি পুনরুদ্ধারের জন্য সপ্তাহে একদিন তাদেরকে বিশ্রাম দেয়া দরকার। এভাবে বৃদ্ধিমত্তার সাহায্যে তিনি আরও অনেক কাজ করেছিলেন, ফলে সারা দেশে তার সুনাম-সুখ্যাতি ছড়িয়ে পড়েছিল।

২০. শহরের মানুষ সাধারণত একেবারে ভোরবেলা অথবা গরমের সময় দুপুরবেলা, কিংবা শীতের সময় রাতের বেলা পথে ঘাটে কম বেরোয়, পথঘাট কোলাহল মুক্ত এবং সারা শহর নীরব থাকে।

# طَّلَهُ مَّ نَفْسِي فَاغَفُر لِي فَغَفَرَكُ وَ الْحَدِيرُ وَالْحَدِيرُ وَالْحَالِحُدِيرُ وَالْحَدِيرُ وَالْحَدِيرُورُ وَالْحَدِيرُ وَالْحَدِيرُ وَالْحَدِيرُ وَالْحَدِيرُ وَالْحَامِ وَالْحَدُورُ وَالْحَدِيرُ وَالْحَدِيرُ وَالْحَدُورُ وَالْحَدِيرُ وَالْحَدُورُ وَالْحَدُورُ وَالْحَدِيرُ وَالْحَدِيرُ وَالْحَا

ا قَالَ رَبِّ بِمَا ٱنْعَمْتَ عَلَى فَلَنْ ٱكُوْنَ ظَهِيْرًا لِلْمُجْرِمِيْتَ ٥

১৭. তিনি (মৃসা) বললেন—"হে আমার প্রতিপালক! আপনি আমার প্রতি যে অনুগ্রহ করেছেন<sup>২৫</sup>, এরপর আমি আর কখনো অপরাধীদের পৃষ্ঠপোষক হবো না<sup>২৬</sup>।

সম্ভবত রাজপ্রাসাদ শহরের সাধারণ জনবসতি থেকে একটু দূরে ছিল। আর মৃসা (আ) যেহেতু রাজপ্রাসাদে থাকতেন, তাই বলা হয়েছে 'শহরে প্রবেশ করলেন'।

- ২১. 'ওয়াকাযা' অর্থ 'ঘূষি মারলো'। অবশ্য এর অর্থ চড় মারাও হতে পারে। তবে চড় দ্বারা মানুষের মৃত্যু হওয়া স্বাভাবিক নয়। মূসা (আ)-এর ঘুষিতে লোকটির মৃত্যু হলো।
- ২২. হযরত মৃসা (আ) ইচ্ছাকৃতভাবে কিবতীকে হত্যা করেননি। তিনি বনী ইসরাঈলী লোকটিকে তার হাত থেকে বাঁচানোর জন্য তাকে একটি মাত্র ঘৃষি মেরেছিলেন। আর এটা স্পষ্ট যে, এক ঘৃষিতে মানুষ মরে না; কিবতী মারা যাওয়ায় মৃসা (আ) অনুভব করলেন যে, লোকটিকে বিরত রাখার জন্য ঘৃষিটা আরও আস্তে দিলেই চলতো। কাজেই এ বাড়াবাড়ি তার জন্য বৈধ ছিল না। তাই তিনি এটাকে শয়তানের কাজ বলে অভিহিত করলেন। তিনি ভাবলেন যে, শয়তান এর দ্বারা কোনো বড় ধরনের বিপর্যয় সৃষ্টি করার লক্ষ্যে আমার হাত দিয়ে এ কাজ করিয়ে নিয়েছে। ফলে আমার বিরুদ্ধে একজন ইসরাঈলীকে সাহায্য করার জন্য একজন কিবতীকে হত্যা করার অভিযোগ আসবে এবং শুধু আমার বিরুদ্ধে নয় বরং সমগ্র ইসরাঈলীদের বিরুদ্ধে একটা হাঙ্গামা সৃষ্টি হবে।
- ২৩. মূসা (আ)-এর এ কাজটা যেহেতু তাঁর ইচ্ছাকৃত ছিল না, তাই এটা অবৈধও ছিল না। কিন্তু নবীগণ বৈধ কাজও আল্লাহর ইশারা ছাড়া করেন না। মূসা (আ) যেহেতু আল্লাহর ইশারা ছাড়াই পদক্ষেপ লিয়েছেন তাই তিনি নিজেই এটাকে গোনাহ সাব্যস্ত করে ক্ষমা প্রার্থনা করেছেন। 'মাগফিরাত' শব্দের অর্থ ক্ষমা করে দেয়া এবং গোপনীয়তা রক্ষা করা

# وَالْمَارَ فِي الْمَلِ بَنَةِ خَائِفًا يَّتَرَقَّبُ فَإِذَا الَّذِي اشْتَنْصَرَةٌ بِالْأَمْسِ

১৮. অতপর তিনি ভীত-সন্তুত্ত অবস্থায় রাত অতিবাহিত করলেন, সতর্ক হয়ে তিনি শহরের মধ্যে চলছিলেন ; তখন আগের দিন যে তাঁর সাহায্য চেয়েছিল হঠাৎ

উভয়টাই হতে পারে। তাই তাঁর দোয়ার অর্থ এটাও হতে পারে যে, আমাকে মাফ করে দিন এবং এর উপর আবরণ দিয়ে ঢেকে দিন, যাতে শক্ররা জানতে না পারে।

২৪. এখানেও মাগফিরাতের দু'টো অর্থই প্রযোজ্য। অর্থাৎ আল্লাহ তাঁকে ক্ষমা করে দিয়েছেন এবং গোপন করে রেখেছেন। অর্থাৎ কিবতীদের কোনো লোকের বা কোনো সরকারী লোকের গমনাগমন তখনও সেখানে হয়নি। ফলে এ হত্যাকাণ্ড তখন কেউ দেখেনি। তাই তিনি নিরাপদে সরে পড়তে পেরেছেন।

২৫. অর্থাৎ আপনি আমাকে ক্ষমা করেছেন। আমার এ কাজটি গোপন ছিল, শক্রদের কেউ যে আমাকে দেখতে পায়নি এবং আমার সরে যাওয়ার সুযোগ করে দিয়েছেন।
—এটা আমার প্রতি আপনার বিরাট অনুগ্রহ।

২৬. মৃসা (আ) সেই দিনই অংগীকার করলেন যে, আমি কোনো অপরাধির সহায়ক হবো না। অর্থাৎ আমার সাহায্য-সহায়তা কখনো এমন লোকের পক্ষে যাবে না যারা দুনিয়াতে যুলুম-নিপীড়ন চালায়। তিনি ফিরআউন ও তার সরকারের সাথে সম্পর্ক ছিন্ন করার অংগীকার করেন। ফিরআউন আল্লাহর যমীনে স্বৈরাচারী শাসনব্যবস্থা প্রতিষ্ঠিত করেছিল। কোনো ঈমানদার এ ধরনের যালিম সরকারের যুলুমের হাতিয়ার হিসেবে ব্যবহৃত হতে পারে না।

ওলামায়ে কেরাম মূসা (আ)-এর এ অংগীকার থেকে প্রমাণ করেন যে, ব্যক্তি, দল, সরকার বা রাষ্ট্র যে-ই যুলুমে লিপ্ত থাকুক, কোনো মু'মিনের পক্ষে সেই যালিমকে সাহায্য করা জায়েয় হতে পারে না।

# رَّ يَبْطِشَ بِالَّنِي هُو عَنْ وَلَهَا الْعَالَ يَمُوسَى اَتُويْنَ اَنْ تَقْتَلَنِي اَنْ يَعْدَلَنِي اَنْ يَعْدَلَنِي اَنْ يَعْدُوسَى اَتُويْنَ اَنْ تَقْتَلَنِي أَنْ أَنْ تَقْتَلَنِي أَنْ يَعْمُوا إِنْ أَنْ تَقْتَلَنِي أَنْ يَعْمُونُ أَنْ يَعْمُ الْعَلَى الْعِلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلِي الْعَلَى الْعَل

## حَهَا قَتَلْتَ نَفْسًا بِالْأَمْسِ لَى إِنْ لَكِيْلُ إِلَّا أَنْ تَكُونَ جَبَّارًا राष्ठात क्षि गठकान এक वाक्कित्क रुजा कत्त्राहा ؛ क्षि एठा এहाज़ अनाकिह् ठाएका ना त्य, क्षि रिवताठात्री दत्त थाकत्व

তাকে যে, عَدُوُّ : সে - عَدُوُّ : তাকে যে, عَدُوُّ : সে - هُو - তাদের তাদের - তাদের

২৭. অর্থাৎ তুমিতো বিভ্রান্ত লোক, ঝগড়া বাধানোই তোমার কাজ। গতকাল একজনের সাথে বাধিয়েছো আজ আবার আরেকজনের সাথে।

২৮. কুরআন মাজীদের ভাষ্য অনুসারে এ দ্বিতীয় দিনের ঝগড়াও আগের দিনের ইসরাঈলী ও একজন কিবতীর মধ্যেই সংঘটিত হয়েছিল। কারণ কোনো ইসরাঈলী-ই নিজের জাতির পালক-রাজপুত্রের হত্যাকাণ্ডের অপরাধের কথা তাৎক্ষণিকভাবে ফির্ম্মাউনের সরকারের কাছে প্রকাশ করতো না। সুতরাং এটা সহজ্বেই অনুমান করা যায় যে, দ্বিতীয় দিনে উক্ত ইসরাঈলীর বিপক্ষ লোকটি কিবতী ছিল, সে-ই পূর্ব দিনের হত্যাকাণ্ডের ব্যাপারটা জেনেছিল এবং ফিরআউনের দরবারে জানিয়ে দিয়েছিল।

২৯. অর্থাৎ মূসা (আ) যাকে সাহায্য করার জন্য গিয়েছিলেন এটা সেই ইসরাঈলীর কথা। তাকে দিয়ে যখন তিনি মিসরীয় কিবতী লোকটিকে মারতে উদ্যুত হলেন তখন ইসরাঈলী লোকটি মনে করলো যে, মূসা (আ) তাকে মারতে আসছেন; তাই সে চিংকার করতে থাকলো এবং নিজের বোকামীর জন্য আগের দিনের হত্যার ঘটনা প্রকাশ করে দিলো। অথচ সে ঘটনা এ লোকটি ছাড়া দিতীয় কেউ জানতো না। মূলত এ লোকটি ঝগড়াটে ছিল এবং তৎসঙ্গে বোকাও ছিল। ঝগড়া করাই তার অভ্যাসে পরিণত হয়েছিল। মূসা (আ) যখন বললেন, "আমি ভবিষ্যতে কোনো অপরাধীকে সাহায্য করবো না।"—এ কথা থেকে বুঝা যায় যে, সে-ই অপরাধী ছিল। ইবনে আব্বাস (রা)-এর বর্ণনা মতে, 'মুজরিমীন'-এর ব্যাখ্যা 'কাফিরীন' শব্দ দ্বারা করা হয়েছে। কাতাদাও এর কাছাকাছি বক্তব্য দিয়েছেন। এ তাফসীরের ভিত্তিতে মনে হয়, মূসা (আ) যাকে সাহায্য করেছিলেন সেই ইসরাঈলী আদৌ মুসলমান ছিল না, তবে মাযলুম মনে করেই মূসা (আ) তাকে সাহায্য করেছিলেন।

## فِي الْاَرْضِ وَمَا تُوِيْلُ اَنْ تَكُونَ مِنَ الْمُصْلِحِيْسَ ﴿ وَجَاءَ رَجُلُ الْمُصْلِحِيْسَ ﴿ وَجَاءَ رَجُل এদেশে, অথচ তুমি মীমাংসাকারীদের শামিল হতে চাচ্ছো না। ২০. তারপর এক ব্যক্তি আসলো

مِنْ اَقْصَا الْهَلِي يَنْ قِي لَ الْهَلَا يَا تَوْرُونَ الْهَلَا يَا الْهَلَا يَا تَوْرُونَ الْهَلَا يَا الْهَلَا يَا الْهَلَا يَا الْهَلَا يَا الْهَلَا يَا تَوْرُونَ الْهَلَا يَا الْهَلَا يَا الْهَلَا يَا تُورُونَ الْهُلَا يَا تُورُونَ الْهُلَا يَا تُورُونَ الْهُلَا يَا تُورُونَ الْهُلَا يَا الْهُلَا يَا تُورُونَ الْهُلَا يَا لَا يَعْمِلُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

بك ليقتلوك فأخرج إنى لك من النصحيس افخرج منها आপনার সম্পর্কে যে, তারা আপনাক হত্যা করে ফেলবে, সূতরাং আপনি চলে যান ; আমি অবশ্যই আপনার কল্যাণকামীদের শামিল। ২১. অতপর তিনি সেখান থেকে বের হয়ে গেলেন

من ; অথচ و الأرض - তুমি চাচ্ছো না و الأرض - হতে و الأرض - من أن تَكُونَ ; गोमिल و जे कार्षा ना و जे - विक - رَجُلُ ; गोमिल - वें - वें

এ থেকে প্রমাণিত হয় যে, (১) মায়লুম কাফির-ফাসিক হলেও তাকে সাহায্য করা উচিত। (২) কোনো যালিম অপরাধিকে সাহায্য করা জায়েয নয়।

'ওলামায়ে কেরাম' এ আয়াত অনুযায়ী অত্যাচারী শাসনকর্তার চাকুরীকেও অবৈধ সাব্যস্ত করেছেন। এতে যুলুমে অংশ গ্রহণ করা হয়। একজন মু'মিনের কোনো যালিমকে সাহায্য করা থেকে দূরে থাকা উচিত।

হযরত আতা ইবনে আবী রাবাহ (র) যিনি একজন প্রখ্যাত তাবিঈ ছিলেন। তাঁর কাছে এক ব্যক্তি এসে বলে যে, আমার ভাই উমাইয়া সরকারের অধীনে কৃফার গভর্নরের কাতিব (সচিব), কোনো বিষয় ফায়সালা করা তার কাজ নয়, তবে যেসব ফায়সালা করা হয় সেগুলো তার কলমের সাহায্যে জারী হয়। এ চাকরী না করলে সে না খেয়ে মারা যাবে। হযরত আতা (র) জবাবে এ আয়াতটি পাঠ করে শোনান এবং বলেন—'তোমার ভাইয়ের নিজের কলম ছুঁড়ে ফেলে দেয়া উচিত। রিযকদাতা হলেন আল্লাহ।' ফিকাহর কিতাবে এ সম্পর্কিত বিধি-বিধান বিশদভাবে উল্লিখিত আছে।

#### সূরা হিসেবে রুকৃ'-৩ পারা হিসেবে রুকৃ'-৬ আয়াত সংখ্যা-৭

وَلَمَا تُوجِهُ تِلْقَاءَ مَنْ يَنَ قَالَ عَسَى رَبِي أَنْ يَهُنِ يَنِي سُواءَ السَبِيْلِ ﴿ وَلَمَا تُوجِهُ تِلْقَاءَ مَنْ يَنَ قَالَ عَسَى رَبِي أَنْ يَهُنِ يَنِي سُواءَ السَبِيْلِ ﴿ وَهِ عَلَى ع عَلَى عَل

## ﴿ وَلَهَّا وَرَدَمَاءُ مَنْ يَسَ وَجَلَ عَلَيْهِ أُمَّةً مِّنَ النَّاسِ بَسْقَوْنَ النَّاسِ بَسْقَوْنَ ا

২৩. অতপর যখন তিনি মাদইয়ানের পানির কূপের কাছে পৌছলেন<sup>৩০</sup>, সেখানে তিনি লোকদের একটি দলকে দেখতে পেলেন, তারা (নিজ্ঞ নিজ্ঞ জম্মুগুলোকে) পানি পান করাছে

وَكَانَ : তিনি (মুসা) রওয়ানা হলেন ; الله - प्रथम : مَدْيَنَ : তিনি (মুসা) রওয়ানা হলেন ; الله - प्रथम - رَبِّيَ : মাদইয়ানের (তখন) তিনি বললেন : سَال করা যায় : رَبِّيَ - আমার প্রতিপালক : مَنْ الله - بَهُ دَيَنَى : মাদইয়ানের الله - سَوَا : دَان : আমাকে পথ দেখাবেন : أَن : সহজ - সরল : السَّبِيْل - পথ الله - مَا الله - السَّبِيْل - পথ الله - مَا الله - مَا الله - مَا الله - مَا الله - اله - الله -

৩১. 'মাদইয়ান' ছিল প্রাচীন শাম দেশের একটি শহরের নাম। ইবরাহীম (আ)-এর এক পুত্র মাদইয়ান-এর নামানুসারে এ শহরের 'মাদইয়ান' নামকরণ করা হয়েছে। এ অঞ্চলটি ফিরআউনের রাজত্বের বাইরে ছিল। মিসর থেকে মাদইয়ানের দূরত্ব আট মনিবল তথা পদব্রজে আট দিনের পথ। মূসা (আ) ফিরআউনের সীমান্তরক্ষীদের এবং পেছনে ফিরআউনের সৈন্যদের হাতে ধরা পড়ার আশংকা নিয়েই রওয়ানা হলেন। এ আশংকাবোধ নব্ওয়াত ও তাওয়াকুলের বিরোধী নয়। মাদইয়ানের দিকে যাওয়ার কারণ সম্ভবত এটাই ছিল য়ে, সেখানেও ইবরাহীম (আ)-এর বংশধরদের বসতী ছিল। আর মূসা (আ)-ও এ বংশেরই অন্তর্ভুক্ত ছিলেন।

৩২. এ সফরে মূসা (আ)-এর গন্তব্যে পৌছার পথ জানা ছিল না, তদুপরি তিনি ছিলেন সম্পূর্ণ নিঃসম্বল অবস্থায়। এ সংকটময় অবস্থায় তিনি আল্লাহর দিকে মনোনিবেশ করলেন। তিনি বললেন—

"আমি আশা করি, আমার প্রতিপালক আমাকে সোজা পথ দেখাবেন।" আ**ল্লা**হ তা'আলা তাঁর এ দোয়া কবুল করেছেন, তাঁকে নিরাপদে মাদইয়ানে পৌছে দিয়েছেন। ু

# و وجل مِن دُو نِهِمُ امْرَ أَتَيْنِ تَنُودُنِ قَالَ مَا خَطْبُكُمَا \* قَالَتَا وَ وَجَلَ مِنْ دُو نِهِمُ امْرَ أَتَيْنِ تَنُودُنِ قَالَ مَا خَطْبُكُمَا \* قَالَتَا وَامَا مِنْ مَنْ وَدُنِ عَلَى مَا خَطْبُكُمَا \* قَالَتَا وَمَا مِنْ وَمِنْ وَالْمَا وَمِنْ وَمِنْ وَالْمَا وَمِنْ وَمِنْ وَالْمَا وَمِنْ وَمِنْ وَالْمَا وَالْمَا وَمِنْ وَمُعْمُونِهُمْ وَالْمُنْ وَمِنْ وَمُ وَمِنْ وَمُ

لاَ نَسْقِیْ حَتّی یَصْرِ رَ الرِّعَاءُ ﷺ وَ اَبْسُونَا شَیْزِ حَبِیرً ﴿ اَفْسَقَی لَهُمَا ضَالِمَ اللهِ ا

وَجَدَ ; তিনি দেখতে পেলেন ; من دُوْسَهِمُ - তাদের পেছনে - وَجَدَ ; তারা দ্বালন ব্রীলোককে - تَنُوُدُن : - তারা আগলে রাখছে (তাদের জস্কুগুলোকে) ; - তারা আগলে রাখছে (তাদের জস্কুগুলোকে) ; তানি (মৃসা) জিজ্জেস কর্নলেন ; তি-কি - ক্রিন্টিন্রা) - তামাদের অবস্থা ; তারা বললো ; نَسْقَى ; আমরা পানি পান করাতে পারি না - حَتّى ; তারা বললো ; نَسْقَى - তার সরে আরা ; তারখালরা ; তারখালরা ; তারপর তিনি পান করিয়ে দিলেন ; نَسْقَى - তাদের পক্ষে ;

এ সফরে মৃসা (আ)-এর খাদ্য ছিল গাছের পাতা। হযরত ইবনে আব্বাস (রা) বলেন— "এটা ছিল মৃসা (আ)-এর প্রথম পরীক্ষা।"

মূসা (আ) মিসর থেকে বের হয়ে মাদইয়ানের দিকে রওয়ানা দেয়ার আরও একটি কারণ ছিল—মিসরের নিকটতম স্বাধীন জনবসতী এটাই ছিল।

৩৩. 'মায়ে মাদইয়ান' দ্বারা একটি কৃপকে বুঝানো হয়েছে। যে কৃপ থেকে এতদঞ্চলের অধিবাসীরা গৃহপালিত পশুশুলোকে পানি পান করাতো।

মূসা (আ) সেখানে পৌছে দেখলেন যে, একদল রাখাল কৃপ থেকে পানি উঠিয়ে তাদের ছাগল-বকরীগুলোকে পান করাচ্ছে। অপরদিকে দু'জন রমণী তাদের ছাগলগুলোকে আগলে রাখছে, যাতে অন্য ছাগলের সাথে সেগুলো মিশে না যায়।

মূসা (আ) যেখানে পৌছেছিলেন সেই স্থানটি বর্তমানে আকাবা উপসাগরের পশ্চিম তীরে অবস্থিত, যা বর্তমানে 'আল বিদ'আ' নামে পরিচিত। মূসা (আ) যে কৃপ থেকে তাদের ছাগলগুলোকে পানি পান করিয়েছিলেন, স্থানীয় লোকদের বিবরণ মতে তা এখনও বর্তমান রয়েছে। বংশ পরম্পরা এ বর্ণনা শত শত বছর থেকে চলে আসছে এবং এর বিপরীত কোনো বর্ণনা পাওয়া যায়নি। সুতরাং বলা যায় যে, কুরআনে যে স্থানটির কথা বলা হয়েছে তা এটাই।

৩৪. মৃসা (আ) রমণী দু'জনকে জিজ্জেস করলেন যে, তোমাদের কি সমস্যা ় তারা জবাবে বললো যে, পুরুষরা তাদের পভগুলোকে পানি পান করিয়ে চলে গেলে আমরা

## خَائِفًا يَتُرُقُّ بُ قَالَ رَبِّ نَجِّنِيْ مِنَ الْقَوْرِ الظَّلِهِيْنَ ٥

ভীত-সন্তুম্ভ অবস্থায়—তিনি সতর্ক হয়ে চললেন ; তিনি বললেন—"হে আমার প্রতিপালক ! আমাকে যালিম সম্প্রদায়ের (কবল) থেকে রক্ষা করুন।"

- خَانَفا - ভীত-সন্ত্ৰন্ত অবস্থায় ; بَتَرَقُبُ - তিনি সতৰ্ক হয়ে চললেন ; نَا اللهُ - তিনি বললেন; وَنَا اللهُ - وَأَبُ - حَانَفا - حَانَفا - حَانَفا - حَانَفا - حَرَبُ - حَمِنَ - حَمَنَ - حَمِنَ - حَمَنَ - حَمِنَ - حَمَنَ - حَ

৩০. অর্থাৎ ঘটনার সাথে সম্পর্কিত ইসরাঈলী যখন মূসাকে বললো যে, তুমি কি আমাকেও মেরে ফেলবে যেমন তুমি গতকাল একটি লোককে মেরে ফেলেছো, তখন মিসরীয় কিবতী লোকটি গোপন থাকা হত্যার ব্যাপারটা জেনে গেলো এবং তৎক্ষণাৎ সে গিয়ে ফিরুলাউনের দরবারে জানিয়ে দিল। আর তখনই শহরের দ্রপ্রান্ত থেকে আসা লোকটি মূসাকে সেখান থেকে চলে যাওয়ার পরামর্শ দিয়েছিল। মূসা (আ) তৎক্ষণাৎ সেখান থেকে বের হয়ে গেলেন এবং আল্লাহর কাছে যালিমদের যুলুম থেকে আশ্রয় প্রার্থনা করলেন।

#### ২য় রুকৃ' (১৪-২১ আয়াত)-এর শিক্ষা

- ১. মূসা (আ) দীন ও দুনিয়ার উভয় প্রকার জ্ঞান অর্জন করার সুযোগ পেয়েছিলেন। শৈশবে মাতা-পিতার সাহচর্যে দীনী শিক্ষা পেয়েছিলেন। পরে রাজ-পরিবারে প্রতিপালিত হওয়ার কারণে তৎকালীন সময়ে প্রচলিত জ্ঞান-বিজ্ঞান অর্জন করেছিলেন। সুতরাং দীন-দুনিয়ার উভয় প্রকার জ্ঞান-ই অর্জন করা অপরিহার্য।
- ২. মৃসা (আ)-কে আল্লাহ তা'আলা অলৌকিকভাবে বাঁচিয়েছেন, চরম শত্রুর ঘরেই তার লালন-পালন-এর ব্যবস্থা করেছেন এবং শত্রুর পৃষ্ঠপোষকতায় সর্বদিক থেকে পরিপূর্ণতায় পৌঁছে দিয়েছেন, এটা আল্লাহর অনুপম দয়ার পরিচায়ক। আল্লাহ তাঁর নেক বান্দাহকে এভাবেই প্রতিদান দেন।
  - ৩. জাতি-ধর্ম-নির্বিশেষে অত্যাচারিত ও নিপীড়িতের সাহায্যার্থে এগিয়ে যাওয়া মু'মিনের দায়িত্ব।
  - ৪. মাযলুমের প্রতি যুলুমের প্রতিবিধান করতে গিয়ে সীমালংঘন করা উচিত নয়।
- ৫. যদি কোনো ব্যাপারে বাড়াবাড়ী হয়ে যায়, মনে করতে হবে যে, এটা শয়তানের কাজ, আর তখনই আল্লাহর দরবারে তাওবা করে ক্ষমা চাইতে হবে।
- ৬. আল্লাহ তা'আলা তাঁর অনুতপ্ত বান্দাহকে অবশ্যই ক্ষমা করে দেন। এ বিশ্বাসকে মনে মজবুতভাবে গেঁথে রেখে, নিজের অপরাধের স্বীকৃতি দিয়ে আল্লাহর কাছে ক্ষমা চাইতে হবে।
- ৭. কোনো মু'মিনের পক্ষে কোনো যালিমকে প্রত্যক্ষ বা পরোক্ষভাবে কোনো মতে সাহায্য করা জায়েয় নয়।
- ৮. কোনো यानिম সরকারের অধীনে যে কোনো স্তরে চাকুরী করাও যালিমের সহায়তা করার শামিল।
- ৯. যালিম আত্মীয়-প্রতিবেশী, বন্ধু বান্ধব বা নিজ দলীয় লোক হলেও তাকে যুদুমে সহায়তা করা জায়েয নয়।

- ১০. ভুলক্রমৈ কোনো মু'মিন যদি কাউকে সাহায্য করে, অভপর জ্বানতে পারে যে, সাহায্যপ্রান্তী লোকটি অন্যায়ের উপর ছিল, তখনই সাহায্য বন্ধ করতে হবে এবং ভুলের জন্য আল্লাহর কাছে ক্ষমা প্রার্থনা করতে হবে।
- ১১. আক্সাহর উপর ভরসাকারী নেক বান্দাহদেরকে গায়েবী মদদ দিয়ে আক্সাহ বিপদ থেকে উদ্ধার করেন।
- ১২. সকল বিপদে আল্লাহর নেক বান্দাহগণ একমাত্র আল্লাহর কাছেই আশ্রয় প্রার্থনা করেন। অবশ্য আল্লাহ ছাড়া বিপদ থেকে উদ্ধার করার মতো অন্য কোনো শক্তিই কোথাও নেই।

## 

## فَقِيْرُ ﴿ فَجَاءَ نَــهُ إِحْلَىٰهُمَا تَـهُشِي عَلَى اسْتِحْيَاءٍ لَ قَالَتْ

আমি অবশ্যই তার মুখাপেক্ষী। ২৫. অতপর তাদের (স্ত্রীলোকদের) একজন লজ্জাবনত অবস্থায় ধীর পায়ে হেঁটে তাঁর কাছে আসলো<sup>তে</sup>—বললো—

## إِنَّ أَبِي يَنْ عُوْكَ لِيَجْزِيكَ أَجْرَمَا سَقَيْتَ لَنَا ﴿ فَلُمَّاجَاءُ الْوَقْقَ

"অবশ্যই আমার পিতা আপনাকে ডাকছেন, যাতে আপনাকে তার বিনিময় দিতে পারেন, আপনি যে আমাদের পক্ষে (আমাদের পশুক্রলোকে) পানি পান করিয়েছেন<sup>৩৬</sup>: তারপর যখন তিনি তাঁর (ক্রীলোকটির পিতার) কাছে আসলেন এবং বর্ণনা করুলেন

والمعروب والمعروب

আমাদের পশুগুলোকে পানি পান করাই। এরপর রমণীদ্বয় আরেকটা সম্ভাব্য প্রশ্নের জবাবও দিয়ে দিয়েছে। আর তাহলো—তারা কেন পশুকে পানি পান করাতে এসেছে এ উহ্য প্রশ্নের জবাবে তারা বললো যে, আমাদের পিতা অত্যন্ত বৃদ্ধ, তিনি ছাড়া আমাদের পরিবারে অন্য কোনো পুরুষ নেই। তাই আমরা মেয়েরাই একাজ করতে বের হয়েছি।

৩৫. অর্থাৎ মেয়েদের দু'জনের মধ্যে একটি মেয়ে তার মুখ ঘোমটার আড়ালে ঢেকে সলজ্জ পদক্ষেপে ও ধীরপায়ে মূসা (আ)-এর কাছে তার পিতার অনুরোধের কথা জানালে তিনি তার সাথে সাথে চললেন। কিন্তু তিনি মেয়েটিকে পেছনে রেখে আগে আগে চললেন এবং বললেন যে, তুমি পেছন থেকে পথ বলে দাও। বালিকার প্রতি দৃষ্টিকে সংযত রাখার উদ্দেশ্যেই তিনি এরপ করলেন।

## َعَلَيْهِ الْقَصَصِ قَالَ لَا تَخَفْ, أَنَّهُ نَجُوْتَ مِنَ الْقَـوِ الظَّلِهِينَ وَ الطَّلِهِينَ وَ الطَّلِهِينَ فَ قام ماده পুরো ঘটনা, তিনি বললেন—ভয় করো না, যালিম কওমের থেকে তুমি রক্ষা পেয়ে গেছো।

## وَقَالَتُ إِحْلُ بِهُمَا يَا بَتِ اسْتَأْجِرُهُ وَإِنَّ خَيْرَ مَنِ اسْتَأْجُرْتَ الْقَوِيُّ الْتَاجُرْتَ الْقَوِيُّ

২৬. তাদের (স্ত্রীলোকদের) একজন বললো——"হে পিতা! আপনি তাকে কর্মচারী হিসেবে নিযুক্ত করুন; নিশ্চয়ই যাকে আপনি কর্মচারী হিসেবে নিযুক্ত করবেন সে-ই উত্তম হবে, যে হবে শক্তিশালী

## الْأَمِيْتُ ۞ قَالَ إِنِّي أُرِيْكُ أَنْ ٱنْكِحَكَ إِحْلَى ابْنَتَى هَتَيْنِ

বিশ্বস্ত<sup>ঁ৭</sup>। ২৭. তিনি বললেন<sup>৩৮</sup>—"আমি অবশ্যই আমার এ কন্যা দু**'জনের** একজনকে তোমার কাছে বিয়ে দিতে চাই

- الطّلمين : তিনি বললেন الْفَرْم : তিনি বললেন الْفَرْم : তুমি রক্ষা পেয়ে গেছো -مِنَ : তুমি রক্ষা পেয়ে গেছো - الطّلمين : কওমের : المؤلم : তাদের (দু'মেয়ের) একজন : أَالله : তে পিতা : أَالله : তিন কর্মচারী হিসেবে নিযুক্ত করুন : তিনি ভাকে কর্মচারী হিসেবে নিযুক্ত করুন : তিনি ভাকে কর্মচারী হিসেবে নিযুক্ত করবেন : الْفَرِى : তে কর্মচারী হিসেবে নিযুক্ত করবেন : الْفَرِى : তিনি বললেন : أَنْ الْسُحَالُ : তিনি أَرْبُدُ : তিনি أَرْبُدُ : তামি অবশ্যেই : তিনি الْبُنْتَى : কন্যা দু'জনের : তিনি الْمُنْتَى : তিনি الْمُنْتَى : একজনকে : وَالْمَا الْمُنْتَى : তিনি الْمُنْتَى الْ

৩৬. মেয়েটি একথাও বলেছে লজ্জার কারণে। কেননা একজন ভিন্ন পুরুষ্বের কাছে একাকী একটি মেয়ের আসাটার একটি যুক্তিসংগত কারণ থাকা চাই। তবে এটাও স্পষ্ট কথা যে, কোনো লোক যদি কোনো মেয়েকে অসহায় দেখে কিছু উপকার করেই থাকে, তাহলে তাকে তার বিনিময় দেয়ার কথা বলাটাও সৌজন্যের বিরোধী। তারপর এ প্রতিদানের কথা শুনেই মূসা (আ)-এর মতো একজন ব্যক্তিত্ব সংগে সংগে উঠে রওয়ানা হওয়া দ্বারা প্রমাণিত হয় যে, তিনি সে সময় চরম দুরবস্থায় পড়েছিলেন। কারণ তিনি মিসর থেকে আকন্মিক বের হওয়ার কারণে শূন্যহাতে বের হয়ে পড়েছিলেন। মিসর থেকে মাদইয়ান পর্যন্ত পৌছতে প্রায় আটদিনের পথ। এ দীর্ঘ সফরে ক্ষুধা-পিপাসায় তিনি অত্যন্ত দুর্বল হয়ে পড়েন। বিদেশে অচেনা জায়গায় কোথাও কোনো আশ্রয় পাওয়া যায়-কিনা এ চিন্তায় তিনি সম্ভবত অত্যন্ত পেরেশান ছিলেন। এমতাবস্থায় মেয়েটির পিতার আহ্বানে দেরী না করে তার সাথে রওয়ানা হয়ে যান। আর সামান্য সেবার বিনিময় দেয়ার জন্য ডাক দেয়া হলে তিনি তাতে সাড়া দেন। তিনি হয়তো ভেবেছিলেন যে, আল্লাহর দরবারে এখনই আমি যে প্রার্থনা জানিয়েছি তা আল্লাহ কবুল করেই এ ব্যবস্থা করে দিয়েছেন।

عَلَى أَنْ تَأْجُرُنِي تُعْنِي حِجَدٍ عَفَانَ أَتَهُمْتَ عَشُرًا فَهِنَ عِنْلِكَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهُ عَنْلِكَ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ

আর আমি (এ ব্যাপারে) তোমার প্রতি কড়াকড়ি করতে চাই না, ইনশাআল্লাহ
(আল্লাহ চাইলে) তুমি অবশ্যই আমাকে সংলোকদের শামিল পারে।

هِ قَالَ ذَٰلِكَ بَيْنِي وَبَيْنَكَ ﴿ أَيُّهَا الْأَجَلَيْنِ قَضَيْتُ فَلَا عُنُوانَ

২৮. তিনি (মৃসা) বললেন—'এটাই আপনার ও আমার মধ্যে (চ্ড়ান্ত হয়ে গেলো);
দু-মেয়াদের যেটাই আমি পূর্ণ করবো, তারপর কোনো চাপ থাকবে না

৩৭. অর্থাৎ আপনি বৃদ্ধ হয়ে গেছেন। আমাদের কাজ-কর্মের জন্য একজন কর্মি ও বিশ্বস্ত লোক প্রয়োজন। না হলে আমাদেরকে বাইরে যেতে হয়। এ লোকটি সুঠাম ও কর্মিঠ হওয়ার সাথে সাথে বিশ্বস্তও। আমরা ইতিপূর্বে তার প্রমাণ পেয়েছি। সে নিজের আভিজ্ঞাত্যের কারণে আমাদেরকে অসহায় দাঁড়িয়ে থাকতে দেখে আমাদের সাহায্য করেছে, আমাদের দিকে চোখ তুলে তাকায়নি। আবার কাছে আসার সময়ও সে আমাকে পেছনে রেখে আগে আগে হেঁটে এসেছে। এতে তার উনুত নৈতিকতার পরিচয় পাওয়া যায়। সুতরাং একে কর্মচারী হিসেবে নিযুক্ত করা যায়।

৩৮. অর্থাৎ মেয়ে দু'টোর পিতা মেয়েদের পরামর্শ শোনার পর চিন্তা করে দেখেছেন যে, লোকটি ভদ্র ও উচ্চবংশীয় ; কিন্তু ঘরে দু'টো যুবতী মেয়ে থাকাবস্থায় একজন সুস্থ-সবল যুবককে কর্মচারী হিসেবে রাখা সঠিক হবে না। তবে সে যখন ভদ্র, শিক্ষিত ও নীতিবান থিমন তিনি মূসা (আ)-এর মুখে তাঁর কাহিনী ওনে স্থির করেছেন), তখন একে জামাতা

## عَلَى \* وَاللَّهُ عَلَى مَا نَقُولُ وَكِيلٌ ٥

আমার উপর ; আর আমরা যা কথাবার্তা বলছি আল্লাহ-ই তার উপর ভত্তাবধায়ক<sup>৩৯</sup>।

- نَقُولُ ; यात ; اللهُ ; आज्ञार-हे ; عَلَى - जात عَلَى ; जात - مَا ; जात डेंभत وَ ; जाता - عَلَىُ - कंषावार्ज कंषावार्जा जामत्रा वनिष्ठ - وكَيْلُ ; कंषावार्जा जामत्रा वनिष्ठ - وكَيْلُ ;

করেই ঘরে রাখা যায়। তিনি মনে মনে এ সিদ্ধান্তে পৌছার পরই মূসা (আ)-কে বললেন যে, আমার দু'মেয়ের একজনকে আমি তোমার কাছে বিবাহ দিতে চাই।

৩৯. এ আয়াত থেকে প্রমাণিত হয় যে, এটা কোনো বিয়ের অনুষ্ঠান ছিল না। বরং এটা ছিল প্রাথমিক একটা কথাবার্তা মাত্র। বিয়ের আগে দুনিয়াতে এ ধরনের কথাবার্তার নিয়ম প্রচলিত আছে। এটা বিয়ের ইজাব-কবুল কিভাবে হতে পারে । অথচ এখন পর্যন্ত কোন্ মেয়েটি মৃসা (আ)-এর কাছে বিয়ে দেয়া হবে তা-ও নির্ণয় করা হয়নি। আর কথাবার্তাও তথু এতটুকু হয়েছে যে, আমার দু'মেয়ের মধ্যে একটির সাথে আমি তোমার বিয়ে দিতে চাই। তবে শর্ত হলো—তোমাকে আট-দশ বছর আমার এখানে থেকে আমার কাজে সাহায্য করতে হবে। কারণ আমার দু'টো মেয়ে মাত্র। আমার কোনো ছেলে নেই। যার জন্য প্রয়োজনে মেয়েদেরকে বাইরে বের হতে হয়। আমি চাই যে, তুমি আমার সাহায্যকারী হিসেবে এ সময়টা এখানে থেকে আমার সাহায্য করবে। এ শর্তে বিদি তুমি রাজী থাকো তাহলে আমি তোমার সাথে এক মেয়ের বিয়ে দিতে পারি। হযরত মৃসা (আ) নিজেই এ ধরনের একটা আশ্রয়ত্বল মনে মনে চাচ্ছিলেন। তাই তিনি এ প্রস্তাবে রাজী হয়ে গেলেন। এটা ছিল বরপক্ষ ও কনে পক্ষের মধ্যে যেসব চুক্তি হয়ে থাকে সে ধরনের একটি চুক্তি।

#### (৩য় কুকু' (২২-২৮ আয়াড)-এর শিকা)

- ১. মৃসা (আ) অত্যন্ত কঠিন পরিস্থিতিতেও ঘাবড়ে না গিয়ে একমাত্র আল্লাহর উপর ভরসা করে অনিক্তিতের পথে যাত্রা করলেন। মু'মিনদেরও কর্তব্য কোনো কঠিন অবস্থার সম্মুখীন হলে একমাত্র আল্লাহর উপরই ভরসা রাখা।
- २. कात्ना ष्रमशार मानूष— (म नात्री शांक वा भूक्ष्य छात्र धर्भ-वर्ष या-३ शांक ना किन, छात्र माशाराग्र निष्क माध्यप्रक विभिन्न षामा भू भिनामत केठिक।
- ७. পরিবারে কোনো সমর্থ পুরুষ না থাকলে প্রয়োজনের তাগিদে মেয়েরাও পর্দা রক্ষা করে বাড়ির বাইরের কাজকর্ম করতে পারবে। ইচ্ছা ও সচেতনতা থাকলে বাইরের কাজও পর্দায় থেকে করা সম্ভব।
- সকল পরিস্থিতিতে একমাত্র আল্লাহর উপর ভরসা করতে হবে, সাহায্য চাইতে হবে একমাত্র-আল্লাহর কাছে।
- ৫. উপকার ছোট হোক বা বড় হোক উপকারীর উপকারকে মূল্যায়ন করা, সম্ভব হলে তার বিনিষয় প্রদান করা, তা না হলে অন্তত মৌখিকতার স্বীকৃতি দেয়া কর্তব্য।

- ি ৬. কোনো মেয়েলোককে যদি একান্ত প্রয়োজনে কোনো ভিন্ পুরুষের সাথে কথা বলতেই ইন্ন। তবে মধাসম্ভব কম কথার মাধ্যমে আলোচনা শেষ করতে হবে।
- कात्ना भूक्रस्वत জन्म ७ कात्ना त्वर्गाना ब्रीटमांकत प्राप्त श्रद्धां अत्या कथा वना कात्मा मृबनीय व्याभात नय, यिन ना कात्ना अघरेन घरोत आगश्का इयः।
- ৮. বাড়ির বাইরের কাজের জন্য কোনো কালেই মেয়েদের বাইরে যাওয়ার নিয়ম ছিল না। তাই মেয়ে দু'টো তাদের পিতার বার্ধক্যের কথা উল্লেখ করেছে।
- ৯. সামান্য উপকারের বিনিময় পাওয়ার জন্য মেয়েটির পিতার আহ্বানে মুসা (আ)-এর তাৎক্ষণিক যাওয়াটা মুসার ব্যক্তিত্বের সাথে সামাঞ্জস্যহীন মনে হলেও তখনকার পরিস্থিতির আলোকে তাঁর সেই কাজগুলো বিচার করতে হবে।
- ১০. একজন বিপদগ্রন্ত, অসহায় ও আশ্রয়হীন মানুষকে সম্ভাব্য সকল প্রকার মৌখিক সান্ত্বনা এবং কার্যত আশ্রয়দান করা একজন মু'মিনের দায়িত্ব।
- ১১. कारना गाभारत निष्कास धरापत स्कृत्व भतिवासत महिला नमगुरमत मास्य भतामर्ग कता এवः তাদের भतामर्ग धरुपीय राम निर्दिधाय धरुप कतरण कारना फांच तन्हें।
- ১২. यथार्यागा भाव (भान कनाात অভিভাবকের भक्त (थर्क विवा<mark>र्ट्स श्वन</mark>्धाव मिर्छ कारना माम तन्हें।
- ১৩. উপযুক্ত পাত্র পেলে কন্যার অভিভাবকদের উচিত পাত্রপক্ষ থেকে প্রস্তাবের অপেক্ষা না করা। বরং নিজের পক্ষ থেকেও প্রস্তাব উত্থাপন করা পয়গম্বরগণের মুনাত।
- ১৪. कन्যात विवाহकार्य সম্পন্ন कतात माग्निष्ठ कन्যात পिতात উপत थाकार वाङ्ग्नीग्न । कम्या निरक्ष ं जा कतत्व ना । जत्व कात्मा भारत এकान्ड क्षरतान्त्रन ७ वाध्य-वाधकजात भतिञ्चित्रिक निरम्पत विवार निर्द्ध कतल विवार সম্পন্ন হয়ে यात्व ।
- ১৫. একান্ত নিরাশ্রয় মূসা (আ)-এর প্রতি আল্লাহ তা আলার অপার অনুগ্রহেই তাঁর আশাতীত ব্যবস্থা হয়ে গেছে। এটা ছিল আল্লাহর উপর অগাধ বিশ্বাসের ফল।
- ১৬. মানুষের জন্য সর্বোত্তম আশ্রয়স্থল হলো আল্লাহর দরবার। কারণ তিনিই একমাত্র আদি, তিনিই অন্ত এবং তিনিই একমাত্র চিরঞ্জীব। সর্বকালে সর্বাবস্থায় তিনি মানুষের একমাত্র বন্ধু ও সাহায্যকারী।

#### সূরা হিসেবে রুকু'-৪ পারা হিসেবে রুকু'-৭ আয়াত সংখ্যা-১৪

﴿ فَلَمَّا قَضَى مُوسَى الْاَجَلَ وَسَارَ بِاَهْلَهُ انْسَ مِنْ جَانِبِ الطُّورِ ﴿ الْعَلَى مُوسَى الْاَجَلَ وَسَارَ بِاَهْلَهُ انْسَ مِنْ جَانِبِ الطُّورِ ﴿ اللَّهُ الل

نَارًا عَ قَالَ لِإَهْلِهِ ا مُكْتُو ا إِنِي انَسْتُ نَارًا لَعَلِي ا تِيكُمْ مِنْهَا عَالَ الْعَلِي الْمِيكُم আগুন<sup>83</sup>, िंनि (মৃসা) ठांत পतिवातवर्गत्क वनालन—'তোমরা অপেক্ষা করো, আমি অবশাই আগুন দেখেছি। সম্ভবত আমি সেখান খেকে নিয়ে আসতে পারবো তোমাদের জন্য

- وَ الْأَجَلَ ; الْأَجَلَ ; الْأَجَلَ ; পূর্ণ করলেন ; الْأَجَلَ ; মুসা الْأَجَلَ ; (তার) মেয়াদকাল ; وعامر ; باهله ،)-باهله ، باهله ،)-باهله ، باهله ، باهل
- 80. অর্থাৎ মৃসা (আ) তাঁর জন্য নির্ধারিত বাধ্যতামূলক মেয়াদ আট বছর এবং ঐচ্ছিক মেয়াদ দুই বছর পূর্ণ করলেন। সহীহ বুখারীতে আছে যে, ইবনে আব্বাস (রা) বর্ণনা করেন যে, "মৃসা (আ) দশ বছর মেয়াদ পূর্ণ করেছিলেন। কেননা নবী রাসূলগণ যা বলেন তা পূর্ণ করেন।" রাসূলুল্লাহ (স) প্রাপককে তার প্রাপ্যের চেয়েও বেশী দিতেন। আর তিনি উত্মতকেও নির্দেশ দিয়েছেন যে, চাকুরী, পারিশ্রমিক ও ক্রয়্ম-বিক্রয়ের ক্ষেত্রে ত্যাগ স্বীকার করতে হবে।
- 8). 'তূর' পাহাড়ের অবস্থান হলো—মাদইয়ান থেকে মিসরের দিকে যে পথ চলে গেছে তার পাশে। সুতরাং এটা অনুমান করা যায় যে, তিনি পরিবার-পরিজন নিয়ে মিশরের দিকে যাঙ্গিলেন। যে ফিরআউনের পরিবারে তিনি প্রতিপালিত হয়েছিলেন এবং যার আমলে তিনি মিসর থেকে বের হয়েছিলেন, মাদইয়ানে দশ বছর অবস্থানকালে তার মৃত্যু হয়েছিল। তারপর অন্য একজন ফিরআউনের শাসন মিসরে চলছিল, তাই মৃসা (আ) মনে করেছিলেন যে, আমি যদি নীরবে পরিবার-পরিজন নিয়ে মিসরে গিয়ে নিজের পরিবারের লোকদের মধ্যে অবস্থান করতে থাকি তাহলে কেউ জানতে পারবে না।

## بِخَبِرٍ اَوْ جَنْ وَ قِ مِنَ النَّارِ لَعَلَّكُمْ تَصْطَلُونَ ﴿فَلَمَّا النَّهَا نُودِيَ ﴿ काता अरत अथवा आश्वतत क्लड कप्तना गांरा राध्यता आश्वन राशांता अर्थन शवां राध्यता अर्थन शवां राध्यता अर्थन शवांता (आश्वतत कार्ष्ट) राभाहतन (७४न) डांतर एउंक वना दाना,

مِنْ شَاطِئِ الْسَوَادِ الْأَيْمَسِي فِي الْبَقْعَةِ الْمَبْرَكَةِ مِنَ السَّجَرَةِ وَنُ السَّجَرَةِ وَنُ السَّجَرَةِ وَنُهُ السَّجَرَةِ وَالسَّجَرَةِ وَالسَّجَرَةِ وَالسَّجَرَةِ وَالْمَعُولُ وَالسَّجَرَةِ وَالسَّجَرَةِ وَالسَّجَرَةِ وَالسَّجَرَةِ وَالسَّجَرَةِ وَالسَّجَرَةِ وَالسَّعَالَةِ وَالسَّعَالَةِ وَالسَّجَرَةِ وَالسَّجَرَةِ وَالسَّجَرَةِ وَالسَّجَرَةِ وَالسَّجَرَةِ وَالسَّجَرَةِ وَالسَّعَالَةِ وَالسَّعَالَةِ وَالسَّعَالَةِ وَالْمَالِقُ السَّجَرَةِ وَالْمَالِقُ السَّجَرَةِ وَالسَّعَالَةِ وَالسَّعَالَةِ وَالْمَالِقُ السَّعَالَةِ وَالْمَالِقُ السَّعَالَةِ وَالْمَالِقُ السَّعَالَةِ وَالسَّجَالِقُ السَّعَالَةِ وَالْمَالِقُ السَّعَالَةِ وَالْمَالِقُ السَّعَالَةِ وَالْمَالِقُ السَّعَ السَّعَالَةِ وَالْمَالِقُ السَّعَالِقُ السَّعَالِقُ السَّعَالِقِ السَّعَالِقُ السَّعَالِقُ السَّعَالِقُ السَّعَالِقُ السَّعَالَةِ وَالْمَالِقُ السَّعَالِقُ السَّعَ السَالِحُلِقُ السَّعَالِقُ السَالِحُلْمُ السَّعَالِقُ الْعَلَالِقُ السَّعَالِقُ السَّعَالِقُ السَالِحُولُ السَّعَالِقُ الْعَلَقُ السَّعَالِقُ السَالِحُولُ السَّعَالِقُ الْعَلَالِقُ الْع

آن يُمُوسَى إِنِّى أَنَا اللهُ رَبُ الْعَلَيْدِ مِنْ ﴿ وَأَنْ الْقِ عَصَاكَ ﴿ فَلَمَا (रा, 'दर म्मा! निक्सरे जामि-जामिरे जालार, जगठमम्दर প্ৰতিপালক। ৩১. जात (रला रहला) रा, जाপनि जाभनात लाठि निस्क्रंभ कक्रन; जातभत रायन

- مَنَ النَّارِ ; আগুনে ক্ষ্লেন্ড ক্ষ্লেন্ড নিয়ে ; المَّاسِ - مَنَ النَّارِ ; আগুনের (بِخبر) - بِخَبَرِ - سِخبَرِ - سِخبَر - سَاطِی : আগুন পোহাতে পার। (اتی + ها) - النَّهَ : ত্র্বার যখন ; الْهَارِ : ত্র্বার (اتی + ها) - النَّهَارِ : ত্র্বার (ত্র্বার নিষ্টের : الْهَارِكَة : ক্র্নান্টির : الْهُبْرِكَة : পিত্যকার - الْهُبْرِكَة : ক্র্নান্টির - আমি - الله : আমি - আমি - الله : ক্র্নান্টির - আমি - আমি - الله : ত্র্বার হলো - আপনি নিক্ষেপ করুন : ক্র্নান্টির - আপনার লাঠি : আমা - ত্রির যখন : - ত্রিনার লাঠি : ক্র্নান্টির - আমা - নিষ্টির হটে পালালেন : الله - اله

8২. অর্থাৎ মৃসা (আ)-এর ডান হাতের দিকে উপত্যকার যে কিনারা ছিল, সেই কিনারায়।

৪৩. 'ভূর' পর্বতের এ স্থানটিকে বরকতময় বলা হয়েছে। এ স্থানটি বরকতময় হওয়ার কারণ হলো—আল্লাহর তাজাল্পী যা আগুনের আকারে এ স্থানে প্রদর্শিত হয়েছিল। এ থেকে জানা গেলো যে, যে স্থানে কোনো গুরুত্বপূর্ণ সংকর্ম অনুষ্ঠিত হয়, সে স্থানটিও বরকতময় হয়ে যায়।

## وَلَا تَخَفُ اللَّهِ اللَّهِ مِن الْمَا مِن الْمَا مِن الْمَا فِي الْمَا اللَّهِ الْحَالَ الْمَا اللَّهِ الْحَ এবং ভয় করবেন না ; নিকয়ই আপনি নিরাপদদের শামিল। ৩২. আপনার হাত আপনার বগলে ঢোকান

ि وَوُما فَسِقِينَ @ قَالَ رَبِّ إِنَى قَتَلْتَ مِنْهُمْ نَفْساً فَاخَافَ أَنْ يَقْتَلُونِ وَ পাপাচারী সম্প্রদায়<sup>8৬</sup>। ৩৩. তিনি (মৃসা) বললেন—'হে আমার প্রতিপালক, আমি তো তাদের এক ব্যক্তিকে হত্যা করেছিলাম, তাই আমি ভয় করছি যে, তারা আমাকে হত্যা করবে<sup>89</sup>।

88. এ মু'জিয়া দুটো মূসা (আ)-কে দেয়ার কারণ হলো, যাতে তাঁর মনে এ বিশ্বাস জন্মে যে, তিনি যথার্থ-ই বিশ্ব-জাহানের প্রতিপালক আল্লাহর সাথে কথা বলছেন। তাছাড়া তাঁর মনে যেন এ বিশ্বাসও দৃঢ় হয় যে, তিনি ফিরআউনের দরবারে একেবারে নিরম্ভ হয়ে যাচ্ছে না, বরং আল্লাহ প্রদন্ত দুটো শক্তিশালী অন্ত্র তাঁর কাছে রয়েছে।

## وَ أَخِى هُرُونَ هُو اَ فَصَرِ مِنِي لِسَانًا فَارْسِلُهُ مَعِي رِداً يُصَرِّ قَنِي لَوَ ﴿ وَالْحَدِي وَالْمَع ৩৪. আর আমার ভাই হারন—সে আমার চেয়ে অধিকতর বাকপটু ভাষার দিক থেকে, অতএব তাকে আমার সাথে সাহায্যকারী রূপে প্রেরণ করুন. সে আমার সত্যতার প্রমাণ দেবে

سَلَطَنَا فَلَا يَصِلُونَ إِلَيْكُمَا عَبِا يَتِنَا عَ أَنْتُهَا وَمَنِ اتَّبَعَكُمَا الْغَلِبُونَ وَ الْعَالَبُونَ وَ الْعَلَيْبُ وَالْمَالِمِينَا الْعَلِبُونَ وَ الْعَلِبُونَ وَالْعَالَمِينَا الْعَلِبُونَ الْعَلِبُونَ الْعَلِبُونَ الْعَلِبُونَ الْعَلِبُونَ وَالْعَالَمِينَا اللّهُ الْعَلِبُونَ اللّهُ اللّه

৪৫. অর্থাৎ ভয়কালীন সময়ে নিজের দু'বাহুকে নিজের বগলের সাথে চেপে রাখলে অথবা এক হাতকে অন্য হাতের বগলে রেখে বাহু দিয়ে চেপে রাখলে ভয়ের মাত্রা কমে যায় এবং মন শক্তিশালী হয়।

হযরত মৃসা (আ)-কে যেহেতু কোনো প্রকার পার্থিব সাজ-সরঞ্জাম ছাড়াই তৎকালীন সময়ের এক শক্তিশালী শাসকের মুকাবিলায় পাঠানো হয়েছিল, তাই তাঁকে আশংকামুক্ত থাকার জন্য এ ব্যবস্থা অবলম্বন করতে বলা হয়েছিল।

8৬. এখানে মৃসা (আ)-কে নবী হিসেবে নিযুক্ত করা হচ্ছে এবং ফিরআউনের বিদ্রোহ ্সম্পর্কে তাঁকে সচেতন করে দিয়ে তাকে সতর্ক করে দিতে নির্দেশ দেয়া হয়েছে। সূরা هُ فَلَهَا جَاءَ هُر مُوسَى بِالْتِنَا بَيِنْتِ قَالُواْ مَا هُنَّا الْإِسْحَرْ مُفْتَرَى و ﴿ وَفَالَمَا مِنَا الْإِسْحَرْ مُفْتَرَى و ﴿ وَفَالَمَا مِنَا الْإِلَا سِحَرْ مُفْتَرَى و ﴿ وَفَا لَمَا اللَّهَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّ

مَا سَبِعْنَا بِهَــنَا فِي اَبَائِنَا الْأُولِيــنَ ﴿ وَقَـالَ مُوسَى رَبِّي اَعَلَمُ السَبِعْنَا بِهَــنَا فِي اَبَائِنَا الْأُولِيــنَ ﴿ وَقَـالَ مُوسَى رَبِّي اَعَلَمُ السَّامِةِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ا

ত্ব-হা-র ২৪ আয়াতে যেমন বলা হয়েছে—"ফিরআউনের কাছে যাও, নিক্যই সে বিদ্রোহী হয়ে গেছে।" সূরা আশ-গুআরায় বলা হয়েছে—"আর যখন তোমার প্রতিপালক মৃসাকে ডেকে বললেন,—"যালিম সম্প্রদায়ের কাছে—ফিরআউনের সম্প্রদায়ের কাছে যাও।"

- 8৭. একথার অর্থ এটা নয় যে, "যেহেতু আমাকে তারা হত্যা করতে পারে, সূতরাং আমি নবুওয়াতের দায়িত্ব পালন করতে পারবো না"—বরং এর অর্থ হলো—নবুওয়াতের দায়িত্ব পালন করার আগেই তারা যেন আমাকে হত্যা করে ফেলতে না পারে, সেজন্য আগে থেকে কিছু প্রতিরোধ ব্যবস্থা থাকা প্রয়োজন, যাতে আমাকে হত্যা করার মাধ্যমে তারা নবুওয়াতের উদ্দেশ্য ব্যর্থ করে দিতে না পারে। পরবর্তী বাক্য থেকে এটা স্পষ্ট হয়ে যায়।
- ৪৮. আল্লাহর সাথে মূসা (আ)-এর বিস্তারিত কথোপকথন সূরা ত্-হার ১১ আয়াত থেকে ৪৮ আয়াতে উল্লিখিত হয়েছে।
- 8৯. 'অলীক' অর্থ মিথ্যা, অসার। অর্থাৎ লাঠি সাপে পরিণত হওয়া এবং হাত থেকে উচ্জ্বল আলো বিকীরণ করা মূল জিনিসের মধ্যে প্রকৃত পরিবর্তন নয়; বরং এটা একটা প্রতারণাপূর্ণ কৌশল, যাকে 'মুজিযা' বলে আমাদেরকে ধোঁকা দেয়া হচ্ছে।
- ৫০. অর্থাৎ মূসা যা বলছে এসব কথা আমাদের বাপ-দাদারাও কখনো শোনেনি। মূসা (আ) ফিরআউনকে যা যা বলেছিল কুরআন মাজীদের বিভিন্ন স্থানে সেসব বিস্তারিত উল্লেখ করা হয়েছে। সূরা আন নাযিয়াতের ১৮ ও ১৯ আয়াতে বলা হয়েছে—"তোমার কি পবিত্র হওয়ার আগ্রহ আছে ? আর আমি তোমাকে তোমার প্রতিপালকের দিকে পথ দেখাছি। যাতে তুমি তাঁকে ভয় করো।"

بِهِ مَنْ جَاءُ بِالْهُنْ مِي عِنْدِهِ وَمَنْ تَكُونُ لَكُ عَاقِبَدُ النَّ ارْ তার সম্পর্কে যে নিয়ে এসেছে তাঁর কাছ থেকে হিদায়াত এবং তাকেও যার আখিরাতের পরিণতি হবে তার জন্য (৩৬);

الله المنظلم الطلمون ﴿ وَقَالَ فَرْعَوْنَ يَايُهَا الْهَلَوُ مَا عَلَمْ الْمَلَوُ مَا عَلَمْ الْمَلَوُ مَا عَلَمَ الْمَلَوَ الْمَلَوْ الْمَلَوَ الْمُلَوَّةُ اللهِ اللهُ الل

- من ( शिक्ष अल्लर्क स्वाह ) - بالهدى ) - بالهدى ; من ( शिक्ष अल्लर्क स्वाह ) - بالهدى - من ( शिक्ष अल्लर्क स्वाह ) - بالهدى ) - بالهدى - بالهدى

স্রা ত্ব-হার ৪৭ ও ৪৮ আয়াতে বলা হয়েছে— "অতএব তোমরা তার কাছে যাও এবং বলো— আমরা উভয়ে তোমার প্রতিপালকের রাসূল, সুতরাং বনী ইসরাঈলকে আমাদের সাথে যেতে দাও এবং তাদেরকে কট্ট দিও না; আমরা তো তোমার কাছে তোমার প্রতিপালকের পক্ষ থেকে নিদর্শন নিয়ে এসেছি। আর সালাম তার প্রতি যে সংপথ অনুসরণ করে। অবশ্যই আমাদের প্রতি ওহী পাঠানো হয়েছে যে, শাস্তিতো তার জন্য, যে মিধ্যা আরোপ করে ও মুখ ফিরিয়ে নেয়।"

৫১. অর্থাৎ যালিমরা কখনো বিজয় লাভ করতে পারে না, তাদের মুক্তি নেই। এটা চিরন্তন সত্য। যে ব্যক্তি রিসালতের মিথ্যা দাবীদার সে যেমন যালিম, তেমনি যে ব্যক্তি সত্য রাস্লকে মিথ্যা সাব্যস্ত করে এবং ধোঁকাবাজদের সাহায্যে রিসালাতের দায়িত্ব পালনে বাধা দান করে সে-ও যালিম। সে কখনো মুক্তি ও সফলতা লাভ করতে পারে না। আমিতো আমার প্রতিপালকের পক্ষ থেকে সুস্পষ্ট নিদর্শন নিয়ে এসেছি, আমার

### 

অবস্থা তিনিই ভালো জানেন। তাঁর পক্ষ থেকে যাকে রাসূল মনোনীত করা হয়েছে, তাকে তিনিই ভালো করে জানেন। আর পরিণামের ফায়সালা তো তাঁরই হাতে।

৫২. অর্থাৎ মিসরের সার্বভৌম ক্ষমতা আমার। আমি-ই মিসরের মালিক। সূতরাং এখানে অন্য 'ইলাহ' তথা হুকুম দানকারী অন্য কোনো সন্তার কোনো অন্তিত্ব সম্পর্কে আমার জানা নেই। আসলে ফিরআউন নিজেকে আসমান-যমীনের স্রষ্টা দাবী করতো না এবং এটাও দাবী করতো না যে, আমি ছাড়া তোমাদের অন্য কোনো 'মাবৃদ' বা উপাস্য নেই। কারণ মিসরবাসীরা বহুদেবতার পূজারী ছিল। স্বয়ং ফিরআউন বহু দেবতার পূজারীছিল। কুরআন মাজীদে সূরা আ'রাফের ১২৭ আয়াতে বলা হয়েছে যে, "ফিরআউনের জাতির সরদাররা বললো, আপনি কি মৃসা ও তার কাওমকে এভাবে ছেড়ে দেবেন যে, তারা দেশে বিপর্যয় সৃষ্টি করবে এবং আপনাকে ও আপনার দেব-দেবীকে বর্জন করবে।

ফিরআউনের নিজেকে 'ইলাহ' দাবী করার অর্থ হলো—মিসরে আমার হুকুম-ই চলবে, আমার আইনকেই এখানে আইন বলে মেনে নিতে হবে। অন্য কোনো সন্তার আইন এখানে চলবে না। সূরা যুখরুফের ৫১ আয়াতে বলা হয়েছে ফে, সে তার দরবারের লোকদেরকে সম্বোধন করে বলেছিল—"হে আমার জাতি! মিসরের রাজত্ব কি আমার নয় এবং এ নদীগুলো কি আমার হুকুমে প্রবাহিত নয়?" ফিরআউন যে নিজেকে 'ইলাহ' দাবী করে সার্বভৌম ক্ষমতার মালিক বুঝাতে চেয়েছে, তার কথা থেকেই বুঝা যায়। সূরা ইউনুসের ৭৮ আয়াতে বলা হয়েছে যে, সে মৃসাকে বলেছিল—"তুমি কি আমাদের কাছে এসেছো এজন্য যে, আমাদেরকে সে পথ থেকে বিচ্যুত করবে, যার উপর আমরা আমাদের বাপদাদের পেয়েছি? আর তোমাদের দু'জনের আধিপত্য এ দেশে প্রতিষ্ঠিত হয়?"

সূরা ত্ব-হা'র ৫৭ আয়াতে বলা হয়েছে যে, "হে মূসা! তুমি কি আমাদের কাছে এসেছো তোমার যাদুর জোরে আমাদের দেশ থেকে আমাদেরকে বের করে দেয়ার জন্য ?"

সূরা আল মু'মিনের ২৬ আয়াতে বলা হয়েছে—"আমি আশংকা করছি, এ ব্যক্তি তোমাদের দীন পরিবর্তীত করে দেবে অথবা দেশে একটা বিপর্যয় সৃষ্টি করবে।"

এদিক থেকে চিন্তা করলে বর্তমানকালের যেসব দেশ আল্পাহর নবী-প্রদত্ত শরীয়াতের আইনের পরিবর্তে নিজেদের রচিত রাজনৈতিক ও আইনগত সার্বভৌমত্বের দাবীদার তারাও ফিরআউনের চেয়ে ভিন্নতর কিছু নয়।

# ﴿ وَاسْتَكِبُرُ هُو وَجُنُودُ لَا فَي الْأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَتِّ وَظُنْـوا انْهُمُ الْيُنَا ﴿ وَاسْتُكُمُ اللَّهُ مِنْ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُهُمُ وَالْمُؤْمِدُ وَالْمُنْكُودُ وَالْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمِدُودُ وَالْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمِدُودُ وَالْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ

لَا يُرْجَعُونَ ﴿ فَانَظُو كَيْفَ كَانَ وَجُنُودَةً فَنَبَنَ نَهُمْ فِي الْيَرِ ۚ فَانَظُو كَيْفَ كَانَ لَهُ وَجُنُودَةً فَنْبَنَ نَهُمْ فِي الْيَرِ ۚ فَانْظُو كَيْفَ كَانَ لَهُ وَجُنُودَةً فَنْبَنَ نَهُمْ فِي الْيَرِ ۚ فَانَظُو كَيْفَ كَانَ لَا لَهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ الللّهُ اللّهُ ا

তে. ক্রআন মাজীদের আয়াত থেকে এটা প্রমাণিত হলো যে, ফিরআউন স্উচ্চ প্রাসাদ নির্মাণ করেছিল এবং সে প্রাসাদের উপরে উঠে আল্লাহকে দেখার চেষ্টা করেছিল। আর সে সত্যিই বিশ্বজাহানের স্রষ্টা ও প্রতিপালক আল্লাহর অন্তিত্বকে অস্বীকার করতো, নাকি জিদ ও হঠকারিতা বশে নান্তিক্যবাদী কথা বলতো তা স্ম্পষ্টভাবে জানা যায় না। তবে সে কখনো মানসিক অন্থিরতা বশত বলতো যে, আমি উপরে উঠে দেখেছি— মৃসার আল্লাহ কোথাও নেই। আবার কখনো বলতো যে, "মৃসা যদি সত্যিই আল্লাহর প্রেরিত হয়ে থাকে তাহলে তার জন্য সোনার কাঁকন নাযিল হয়নি কেন, অথবা ফেরেশতারা তার সঙ্গী-সাথী হয়ে আসেনি কেন ?"

- ৫৪. আল্লাহ তা'আলা বিশ্বজাহানের স্রষ্টা ও প্রতিপালক। তিনি শ্রেষ্ঠত্বের অধিকারী। তিনি ছাড়া আর কারো পক্ষে শ্রেষ্ঠত্বের অহংকার করার অধিকার নেই। ফিরআউন ও তার বাহিনী দুনিয়ার একটি ক্ষুদ্র অংশের মালিক হয়ে নিজেদেরকে শ্রেষ্ঠত্ব ও সর্বময় কর্তৃত্বের অধিকারী মনে করে বসলো। এটা নিতান্ত অন্যায় ও সীমালংঘনমূলক কাজ।
- ৫৫. অর্থাৎ তারা এমন স্বেচ্ছাচারী হয়ে বসলো যে, যেন তাদেকে কোথাও কখনো কারো নিকট জবাবদিহি করতে হবে না।
- ৫৬. অর্থাৎ তাদেরকে দেয়া সংশোধনের অবকাশের সময় যখন শেষ হয়ে গেলো, তখন ফিরআউন ও তার বাহিনীকে পাকড়াও করলাম এবং খড়কুটার মতো সাগরে ছুঁড়ে ফেললাম—আল্লাহ তাআলার একথা দ্বারা ফিরআউন ও তার বাহিনীর হীনতা প্রকাশ পেয়েছে।

হবে ; المَقْبُوْحِيْنَ - অত্যন্ত ধীকৃতদের।

عَاقِبَهُ الظّلِمِينَ ﴿ وَجَعَلْنَهُمْ النِّهِ مَا يَكُمُونَ إِلَى النَّارِ ۗ وَيُوا الْقَيْهَةِ عَاقِبَهُ الظّلِمِينَ ﴿ وَيُوا الْقَيْهَةِ عَاقَاتُهُمُ الْطَالِمِينَ ﴿ وَالْفَالِمُ الْقَيْهُةِ وَالْفَالِمُ الْفَالِمُ الْفَالِمُ الْفَالِمُ الْفَالِمُ الْفَالِمُ الْفَالِمُ الْفَالِمُ وَالْفَالُونُ وَالْفَالُونُ وَلَّمُ الْفَالُونُ وَ الْقَيْمُةُ وَاللَّهُ الْفَالِمُ اللَّهُ الْفَالِمُ اللَّهُ الْفَالُونُ وَ الْفَالُونُ وَ الْفَيْمُ وَ الْفَالُونُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَمُعَالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّلِهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّ

لَا يَـنْصُرُونَ ﴿ وَا تَبِعَنْهُمْ فِي هُـنِهِ النَّنِيَا لَعَنْــةً وَيُوا الْقِيمَـةِ

قال المَّالِيَّةُ وَيُوا الْقِيمَةِ

قال المَّالِيَّةُ وَيُوا الْقِيمَةُ وَيُوا الْمُؤْمِدُ وَيُوا الْقِيمَةُ وَيُوا الْمُعَلِيمُ وَيُوا الْمُعْلِيمُ وَيُوا الْمُؤْمِدُ وَيُوا الْمُؤْمِدُ وَيُوا الْمُؤْمِدُ وَيُوا الْمُؤْمِدُونَ وَيُوا الْمُؤْمِدُ وَيُوا الْمُؤْمِدُ وَيُوا الْمُؤْمِدُ وَيُوا الْمُؤْمِدُ وَيُوا الْمُؤْمِدُ وَيُوا الْمُؤْمِدُونَ وَالْمُؤْمِدُ وَيُوا الْمُؤْمِدُونَ وَالْمُؤْمِدُ وَيُوا الْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمِدُومِ وَالْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمِدُومُ وَالْمُؤْمِدُومُ وَالْمُؤْمِدُومُ وَالْمُؤْمِودُ وَالْمُؤْمِدُومُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمِدُومُ وَالْمُؤْمِودُ وَالْمُؤْمِودُ وَالْمُؤْمِودُ وَالْمُؤْمُومُ وَالْمُؤْمِودُ وَالْمُؤْمِودُ وَالْمُؤْمِودُ وَالْمُؤْمِودُ وَالْمُؤْمُومُ والْمُؤْمُومُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُومُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُومُ وَالْمُؤْمُومُ وَالْمُؤْمُومُ وَالْمُؤْمُومُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُومُ وَالْمُؤْمُومُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُومُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُومُ وَالْمُومُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُومُ وَالْمُومُ وَالْمُومُ وَالْمُومُ وَالْمُومُ وَالْمُومُ وَالْمُومُ و

# ৈ ১০০০ বিক্রিনী তেওঁ পূর্ব কর্ম তারা অত্যন্ত ধিকৃতদের শামিল হবে<sup>৫৮</sup>।

- ( جعلنا +هم) - جَعَلْنَهُمْ ; आत وَ ( अ) - यानिमर्तित । الطَّلَمِيْنَ ; পরিণতি - عَاقبَدُ اللَّهُمْ : আমিতো তাদেরকে বানিয়েছিলাম ; سَدْعُوْنَ ; তারা ডাকতো ডাকতো - الْسَيِّمَة ; দিন - يَوْمَ ; আর - وَ (अ) - النَّمْ اللَّهُ اللَّهُ - তাদেরকে সাহায্য করা হবে না । (১) - আর - الْبَنْصَرُوْنَ ; কিয়ামতের : وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ - আমি তাদের পেছনে লাগিয়ে দিয়েছ ; الْقيْمَة : তারা - يَوْمَ : আমিল - وَ ( الْمَاءُ اللَّهُ اللَّهُ - তারা الْقيْمَة : তারণ - يَوْمَ : তারণ - وَ : তারণ - الْقيْمَة : তারণ - يَوْمَ : তারণ - وَ وَ الْمَاءُ - الْمَاءُ - وَ وَ الْمَاءُ - وَ الْمَاءُ - وَ الْمَاءُ - الْمَاءُ - وَ الْمَاءُ - وَ وَ الْمَاءُ - وَ وَ الْمَاءُ - وَ الْ

৫৭. অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলা ফিরআউন ও তার বাহিনীকে দেশের নেতৃত্ব দান করেছিলেন, কিন্তু সেসব বিভ্রান্ত নেতারা মানুষকে সংপথে পরিচালনা করার পরিবর্তে এমন পথে পরিচালিত করেছে, যার ফলে মানুষ জাহান্নামের অধিবাসী হওয়ার যোগ্যতা লাভ করেছে। ফিরআউন ও তার বাহিনী তাদের কৃতকর্মের একটি দৃষ্টান্ত উত্তরসূরীদের জন্য রেখে গেছে। আর তাহলো সত্যকে অস্বীকার করা ও তার উপর অবিচল থাকা, সত্যের মুকাবিলায় কিরূপ কৌশল গ্রহণ করতে হবে ইত্যাদি। উত্তরসূরীরা তাদের দেখানো পদ্ধতি অনুসরণ করে সত্যের বিরোধিতায় লিপ্ত হয়ে জাহান্নামের পথে এগিয়ে যাচ্ছে।

৫৮. 'মাকবৃহ' শব্দের বহুবচন 'মাকবৃহীন' অর্থ বিকৃত ও ধিকৃত। কিয়ামতের দিন তাদের চেহারা বিকৃত করে দেয়া হবে, ফলে তারা অত্যন্ত ধিকৃত অবস্থায় পতিত হবে। তাদের অবস্থা হবে অত্যন্ত শোচনীয়।

#### (৪র্থ রুকৃ' (২৯-৪২ আয়াত)-এর শিক্ষা

১. 'নবুওয়াত' মহান আল্লাহর এক অনুপম দান। আল্লাহ তা'আলা যাকে ইচ্ছা তা দান করেন। এটা চেয়ে নেয়ারও কোনো জিনিস নয়।

- ২. যাকে আল্লাহ 'নবুওয়াত' দান করবেন, তিনি তা পাওয়ার এক মুহূর্ত আগেও তা জানতে পারেনী না যে, তাঁর উপর এমন একটি গুরুদায়িত্ব অর্পিত হচ্ছে। যেমন মূসা (আ)-ও তা জানতে পারেননি।
- ৩. আল্লাহ তা'আলা মৃসা (আ)-এর উপর নবুওয়াতের গুরুদায়িত্ব দান করার পূর্ব প্রস্তুতি হিসেবে দশ বছর ছাগল চড়ানোর মতো কঠিন কাজ করিয়ে তাঁকে তৈরি করে নিয়েছিলেন।
- 8. মৃসা (আ)-ও মানুষ ছিলেন। তাই মানবিক বৈশিষ্ট্য তাঁর মধ্যে বিরাজমান ছিল। তাই লাঠি সাপের মতো মোচড়াতে দেখে তিনিও ভয় পেয়ে ছুটে পালাচ্ছিলেন। এডাবে সকল নবীই মানুষ ছিলেন।
- ৫. বগলে হাত ঢুকিয়ে বের করে আনার পর তা উজ্জ্বল আলো বিকীরণ করতে লাগলো। এটা মূসা (আ)-কে দেয়া দিতীয় মু'জিযা। আল্লাহ তা'আলা মু'জিযার মাধ্যমে নবীদেরকে মানসিক দিক ধেকে শক্তিশালী করে দেন, যাতে তারা সাহসিকতার সাথে দীনের দাওয়াত দিতে পারেন।
- ৬. ফিরঅাউন ছিল মিসরের এক পাপাচারী যালিম, স্বৈরশাসক। তার সভাষদগণ ও সৈন্যবাহিনী ছিল তার যুলুম পাপাচারের সহায়ক। তাই তারাও একই অপরাধে অপরাধী ছিল। তাই যুলুমের সাহায্যকারীরাও যালিম।
- ৭. যে স্থানে কোনো গুরুত্বপূর্ণ সৎকর্ম অনুষ্ঠিত হয় উক্ত স্থান বরকতময় স্থানে পরিণত হয়। যেমন তৃর পাহাড়ের উপত্যকার ডান পাশের স্থান। যেখানে মৃসা (আ) নবুওয়াত প্রাপ্ত হন, সে স্থানকে আল্লাহ 'বরকতময় ভূখণ্ড' বলে অভিহিত করেছেন।
- ৮. মৃসা (আ) তাঁর অনিচ্ছাকৃত হত্যাকাণ্ডের অপরাধের জন্য তাঁর নিজের প্রাণনাশের আশংকা করছিলেন, এটা তাঁর মানবীয় বৈশিষ্ট্যের পরিচায়ক। সুতরাং নবীরা মানুষ-ই ছিলেন।
- ৯. দীনের প্রচার কাজে ভাষার প্রাঞ্জলতা ও প্রশংসনীয় বর্ণনাভঙ্গি কাম্য । সুতরাং এ দুটো গুণ অর্জনে প্রচেষ্টা চালানো আবশ্যক ।
- ১০. মৃসা (আ) ফিরআউনের দরবারে একাকী যেতে ভয় পাচ্ছিলেন, তাই তাঁর ভাই হারুন (আ)-কে সাধী হিসেবে পেতে আল্লাহর কাছে আবেদন জানিয়েছেন। এটাও মানবিক বৈশিষ্ট্যের অন্তর্গত। এটাও প্রমাণ করে যে, নবীগণ মানুষই ছিলেন।
- ১১.সত্য ও মিথ্যার সংগ্রামে সত্যপদ্বীরা-ই শেষ পর্যন্ত বিজয় লাভ করে, যেমন মুসা (আ) ফিরআউনের বিরুদ্ধে বিজয় লাভ করেছিলেন। এটা আল্লাহর-ই কথা।
- ১২. ফিরআউন ও তার জাতির লোকেরা ছিল চরম হঠকারী, তাই মৃসা (আ)-এর উপস্থাপিত সুস্পষ্ট মু'জিয়া দেখেও ঈমান আনার সৌভাগ্য তাদের হয়নি।
- ১৩. সত্যের মুকাবিলায় বাতিল পন্থীরা বাপ-দাদার দোহাই দিয়ে সত্যপথ থেকে মুখ ফিরিয়ে থাকে। এটা তাদের চিরাচরিত কৌশল।
- ১৪. ফিরআউন বিশ্বজাহানের স্রষ্টা হিসাবে আল্লাহকে অস্বীকার করতো না। সে নিজেকে উপাস্য দেবতা বলেও মনে করতো না। সে নিজেকে মিসরের 'ইলাহ' তথা সার্বভৌম শাসক বলে মনে করতো।
- ১৫. অহংকারী যালিমদের পরিণতি দুনিয়াতেও কখনো শুভ হয় না। আর আখিরাতেতো তাদের সকল কর্মকাণ্ডই ব্যর্থ।
- ১৬. মানুষকে দীনের দিকে তথা জান্লাতের দিকে ডাকার জন্যই আল্লাহ তা'আলা দুনিয়ার নেতৃত্ব ও শাসন কর্তৃত্ব দান করেন ; কিন্তু যারা তা ভূলে গিয়ে মানুষকে আল্লাহর নাফরমানীর দিকে ডাকে, তারা প্রকারান্তরে জাহান্লামের দিকেই ডাকে।
- ১৭. এসব নেতাগণ দুনিয়াতেও অভিশপ্ত অবস্থায় থাকবে, আর আখিরাতে তাদের চেহারাকে বিকৃত করে দিয়ে জাহান্লামের ধিকৃত ও লাঞ্ছিত জীবনে কাল কাটাতে বাধ্য করা হবে।

#### সূরা হিসেবে রুক্'-৫ পারা হিসেবে রুক্'-৮ আয়াত সংখ্যা-৬

وَلَقُنُ إِنَيْنَا مُوسَى الْكِتْبِ مِنْ بَعْنِ مَا اَهْلَكْنَا الْقُرُونَ الْأُولِي 80. আর আমি নিঃসন্দেহে মৃসাকে কিতাব দিয়েছি তারপর—যখন আমি ধ্বংস করে দিয়েছি পূর্ববর্তী অনেক মানব গোষ্ঠীকে—

يَصَائِرُ لِلنَّاسِ وَهُلَّى وَرَحْهَةً لَّعَلَّهُمْ يَتَنَكُّرُونَ ﴿ وَمَا كُنْتَ (যা ছিল) মানুষের জন্য প্রকাশ্য উপদেশবাণী ও হিদায়াত এবং রহমত স্বরূপ, যাতে তারা (তা থেকে) উপদেশ নিতে পারে<sup>৫৯</sup>। ৪৪. আর আপনি তো ছিলেন না

رِجَانِبِ الْغُرْبِيِ إِذْ قَضَيْنَا إِلَى مُوسَى الْأَمْرُ وَمَا كُنْتَ مِنَ الشَّهِلِ فِي ّ (ज्त পर्वराज्त) পिक्त भार्ष यथन আমি মূসার প্রতি ওহী পাঠিয়ে শরীয়ত দান করেছিলাম৬০ এবং আপনি সাক্ষীদের অন্তর্ভুক্তও ছিলেন না।৬১

وَ وَ وَ الْكُنْ وَ وَ الْكُنْ وَ وَ الْكُنْ وَ الْكُنْ وَ الْكُنْ وَ وَ الْكُنْ وَ وَ الْكُنْ وَالْكُنْ وَالْكُلْ وَالْكُلْ وَالْكُلْمُ وَالْكُلْمُ وَالْكُلْمُ وَالْكُلْمُ وَالْكُلْمُ وَالْكُلْمُ وَالْمُولِقُولِكُمْ وَالْمُلْكُونُ وَالْكُلْمُ وَالْمُعْلِمُ الْمُلْكُونُ وَالْمُعْلِمُ الْمُلْكُونُ وَالْمُعْلِمُ الْمُنْ وَالْمُعْلِمُ الْمُلْكُونُ وَالْمُلْكُونُ وَالْمُلْمُ الْمُنْ وَالْمُلْكُمُ الْمُنْ وَالْمُلْكُمُ الْمُلْكُمُ وَالْمُلْكُمُ الْمُلْكُمُ الْمُلْكُمُ الْمُلْكُمُ الْمُلْكُمُ ال

৫৯. 'পূর্ববর্তী মানবগোষ্ঠী' এখানে নৃহ, হুদ, সালেহ ও লৃত (আ)-এর কাওমকে বুঝানো হয়েছে। এসব জাতি মৃসা (আ)-এর আগে তাদের অবাধ্যতার কারণে আল্লাহর গযবে ধ্বংস হয়ে গিয়েছিল। মৃসা (আ)-কে প্রদত্ত কিতাব 'তাওরাত' তখনকার মানবগোষ্ঠীর জন্য জ্ঞানের আলোকবর্তিকা, হিদায়াত তথা সৎপথের দিশারী ও রহমতস্বরূপ ছিল। মৃসা (আ)-কে তাওরাত দেয়া হয়েছিল ফিরআউন ও তার কাওমকে ধ্বংস করে দেয়ার পর। যাতে করে পরবর্তী মানব গোষ্ঠী হিদায়াত লাভ করে এক নবযুগের সূচনা করতে পারে।

৬০. অর্থাৎ সেই পাহাড়ের পশ্চিম পার্শ্বে যেখানে মৃসা (আ)-কে শরয়ী বিধান দেয়া হয়েছিল। এটা হেজাযের পশ্চিমে সীনাই উপদ্বীপে অবস্থিত।

# الصَّوَلَكِنَّا اَنْشَانَا قُرُونًا فَتَطَاوَلَ عَلَيْهِمُ الْعُسُو ۚ وَمَاكُنْ تَاوِياً

৪৫. বরং আমি (তারপরে) সৃষ্টি করেছিলাম অনেক মানব গোষ্ঠী, অতপর তাদের উপর অতিবাহিত হয়ে গেছে অনেক দীর্ঘ সময়<sup>৬২</sup> (আপনার যুগ পর্যন্ত) ; আর আপনি অবস্থানকারীও ছিলেন না

فِي آهـل مَن يَسَى تَتُلَـو اعليهم اليتنا "ولَكِنّا كُنّا مُرسِلِيسَ ﴿ الْكِنَّا كُنّا مُرسِلِيسَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

مَاكُنْتَ بِجَانِبِ الطَّوْرِ إِذْنَا دَيْنَا وَلْكِنَ رَحْمَةً مِّنَ رَبِّكَ لِتَنْفِرَ سِلَامُ السَّوْرِ إِذْنَا دَيْنَا وَلْكِنَ رَحْمَةً مِّنَ رَبِّكَ لِتَنْفِرَ سِلَامُ الْمُورِ إِذْنَا دَيْنَا وَلْكِنَ رَحْمَةً مِّنَ رَبِّكَ لِتَنْفِرَ مِلَامِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

আমার আয়াতসমূহ ; مُرُسُلِیْنَ ; আমি-ই ছিলাম (তখন) ; مُرُسُلِیْنَ ; রাসূল প্রেরণকারী। (৪৬) - আর ; مَا كُنْتَ ; আপনি (তখন) ছিলেন না ; الطُورُ - পাণে; ত্র পর্বতের ; الطُورُ - কিন্তু; আমি (মৃসাকে) ডেকেছিলাম : وَلُكِنَ ; কিন্তু - ডিক্ট্রা (এটা) অনুগ্রহ : الطُورُ - পক্ষ থেকে ; আপনার প্রতিপালকের ; المُشَمَّةُ - لِتُسُنْذِرَ ; আপনার প্রতিপালকের ; المُشَمَّةُ - لِتُسُنْذِرَ ; আপনি সতর্ক করে দিতে পারেন ;

৬১. অর্থাৎ মৃসা (আ)-এর সাথে বনী ইসরাঈলের যে পঞ্চাশজন প্রতিনিধিকে শরীয়ত মেনে চলার অঙ্গীকার নেয়ার জন্য ডাকা হয়েছিল, সেখানেও আপনি সাক্ষী হিসেবেও উপস্থিত ছিলেন না।এ ঘটনা সূরা আ'রাফের ১৫৫ আয়াতে উল্লিখিত হয়েছে।

৬২. অর্থাৎ এ দীর্ঘ সময় অতিবাহিত হয়ে যাওয়ার পর এসব ঘটনা সম্পর্কে সরাসরি জ্ঞান লাভের কোনো সুযোগ আপনার ছিল না ; কিন্তু আল্লাহর ওহীর সাহায্যে এসব ব্যাপারগুলো আপনাকে জানানো হয়েছে বলেই চাক্ষুষ দেখার মতই আপনি ভাদের কাছে বর্ণনা করছেন।

৬৩. অর্থাৎ মূসা (আ) যখন মাদইয়ানে দশটি বছর অতিবাহিত করেছেন, তখনতো আপনার কোনো অস্তিত্ব ছিল না যে, আপনি তাদেরকে আমার আয়াত শোনাতে পারতেন ; আপনিতো মক্কার অলি-গলিতে দাওয়াতের কাজ করছেন। অথচ মাদইয়ানের ঘটনা-

## 

مَنْ ; आत्मिन याप्तत काएह (ما اتى+هم)-ما اَسَهُمْ ; ब्याप्तिन याप्तत काएह-قَوْمًا -مَنْ قَبُلك ; कात्ना पठर्ककाती - تُذيْر - रकाता पठर्ककाती - تُذيْر - रकाता पठर्ककाती - تُذيْر - रकाता पठर्ककाती وَنَ : वाता - وَ (४) - مَنْ قَبُلك - अभरना वार्ण - يَتَذَكَّرُونَ : जाता - وَ (४) - क्यां वार्ण श्रे - يَتَذَكَّرُونَ : जाता - وَ (४) - क्यां वार्ण श्रे - يَتَذَكَّرُونَ : क्यां वार्ण श्रे - क्यां वार्ण - व्यां - व्यां वार्ण - व्यां - व्यां

প্রবাহ আপনি এদেরকে শোনাচ্ছেন। এটা একমাত্র আমার ওহীর মাধ্যমেই আপনার এ জ্ঞান অর্জিত হয়েছে।

৬৪. আগের ৪৪, ৪৫, ৪৬ এ তিনটি আয়াতে যে তিনটি বিষয় রাস্লুল্লাহ (স)-এর দৃষ্টি আকর্ষণ করা হয়েছে, সে বিষয়গুলা তাঁর নবুওয়াতের প্রমাণ হিসেবেই পেশ করা হয়েছে। কারণ সে সময় মঞ্চার কাফির সরদাররা, ইয়াহুদী আলেমরা ও খৃষ্টান রাহিবরা তাঁর নবুওয়াতের দাবীকে মিথ্যা প্রমাণ করার জন্য উঠেপড়ে লেগেছিল। কিন্তু আল্লাহ তা'আলা এ আয়াতগুলোর মাধ্যমে ইরশাদ করেছেন যে, মুহাম্মাদ (স)-এর নিকট ওহী ছাড়া এসব তথ্য পাওয়ার কোনো সূত্রই ছিল না। সূত্রাং যারা তাঁর নবুওয়াতকে মিথ্যা প্রমাণ করার জন্য চেষ্টারত আছে, তাদের এসবের বিকল্প তথ্যসূত্র জানা থাকলে পেশ করুক।

কুরআন মাজীদ বিভিন্ন কাহিনী বর্ণনার পর এ ধরনের চ্যালেঞ্জ বিভিন্ন স্থানে দিয়েছে। হযরত যাকারিয়া (আ) ও মারইয়ামের কাহিনী বর্ণনার পর সূরা আলে ইমরানের ৪৪ আয়াতে বলা হয়েছে—

"এসব হলো গায়েবী সংবাদ, তা আমি আপনার নিকট ওহী করেছি; আর আপনিতো তাদের কাছে ছিলেন না, যখন তারা নিজ নিজ কলম নিক্ষেপ করছিলেন যে, তাদের মধ্যে মারইয়ামের অবিভাবক কে হবে; আর আপনি তখনও ছিলেন না যখন তারা পরস্পার ঝগড়া করছিল।"

হযরত ইউসুফের কাহিনী বর্ণনার পরও সূরা ইউসুফের ১০২ আয়াতে "এটা গায়েবী ঘটনাসমূহের একটি যা আমি আপনার কাছে ওহী করছি; আর আপনিতো তাদের কাছে উপস্থিত ছিলেন না, তখন তারা নিজেদের সিদ্ধান্ত চূড়ান্ত করেছিল এবং তারা ষড়যন্ত্র করছিল।"

একইভাবে হযরত নৃহ (আ)-এর ঘটনা বিস্তারিতভাবে বর্ণনার পর সূরা হুদ-এর ৪৯ আয়াতে বলা হয়েছে—

"এসব গায়েবের খবর আমি আপনার প্রতি ওহী করছি; এর আগে না আপনি এসব জানতেন, আর না আপনার কাওম (এসব জানতে); অতএব সবর করুন, শুভ পরিণাম অবশ্যই মুত্তাকীদের জন্য।"

এসব কথার মাধ্যমে এটাই প্রমাণিত হয় যে, মুহাম্মাদ (স) নিঃসন্দেহে আল্লাহর নবী এবং আল কুরআন আল্লাহর সর্বশ্রেষ্ঠ ও সর্বশেষ কিতাব। নচেৎ একজন 'উমী'

### أَن تَصِيبَهُمْ مُصِيبَهُ بِهَا قَلَى مَتَ اَيْلِ يَهِمْ فَيَقَوْ وَلُوا رَبَّنَا لَوْلَا তখন তাদের হাতগুলো যা করে আগে পাঠিয়েছে সেজন্য (অর্থাৎ তাদের কৃতকর্মের জন্য) তাদের উপর কোনো বিপদ আপতিত হলে তারা বলতো—"হে আমাদের প্রতিপালক। কেন

আপনি আমাদের প্রতি কোনো রাসূল পাঠালেন না ؛ তাহলে (পাঠালে) আমরা আপনার নিদর্শন মেনে চলতাম এবং আমরা মু'মিনদের শামিল হয়ে যেতাম و তাংলা বিপদ : مُصِيْبَةٌ بُرُ الله و তাদের উপর আপতিত হলে : مُصِيْبَةٌ و তাদের উপর আপতিত হলে : مُرَيْن و তাদের হাতগুলো ; ايدى +هم) - اَيْديْهُمْ و তথন তারা বলতো ; ايدى +هم) - اَيْدِيْهُمْ و তথন তারা বলতো ; ايدى +هم) - اَيْدِيْهُمْ و তথন তারা বলতো ; المَوْنُونُ و তথন তারা বলতো ; المَوْنُونُ و তথন তারা বলতো و المُونُونُ و তাংলা বাসূল و المَوْنُونُ و ناسَلت و তাংলা বাসূল و المَوْنُونُ و ناسَلت و তাংলা (পাঠালে) আমরা মেনে চলতাম و المُونُونُونُ و ناسَمُ و المَوْنُونُ و ناسَمُ و الله و المَوْنُونُ و ناسَمُ و الله و المَوْنُونُ و ناسَمُ و الله و الله

তথা নিরক্ষর মানুষ কি করে হাজার হাজার বছর আগে ঘটে যাওয়া কাহিনীসমূহের নির্ভূল বিবরণ পেশ করতে পারে ?

৬৫. অর্থাৎ হযরত ইসামঈল (আ)-এর বংশধর আরবদেরকে। হযরত ইসমাঈল (আ)-এর পর থেকে শেষ নবী (স) পর্যন্ত এ বংশে হযরত শোয়াইব (আ) ছাড়া অন্য কোনো নবী আসেনি। প্রায় দু'হাজার বছরের দীর্ঘ সময়ের মধ্যে অবশ্যই বাইরের নবীদের দাওয়াত তাদের কাছে পৌছেছে। যেমন হযরত মৃসা (আ), হযরত সুলাইমান (আ) ও হযরত ঈসা (আ)-এর দাওয়াত আরবদের নিকট পৌছেছে; কিন্তু নির্দিষ্টভাবে তাদের মধ্যে কোনো নবীর আবির্ভাব হয়নি।

৬৬. আল্লাহ তা'আলা দুনিয়াতে নবী পাঠানোর কারণ হিসেবে ইরলাদ ব্বছনে যে, মানুষ যেন অভিযোগ উত্থাপন করতে না পারে যে, তাদের কাছে নবী পাঠানো হয়নি তথা তাদের হিদায়াত লাভের কোনো উপায়-উপকরণ না থাকায় ভারা পথজ্ঞই হয়ে গেছে।এ থেকে এটা মনে করা উচিত হবে না বে, সব জায়গায় একজন করে নবী-পাঠানো উচিত। আল্লাহ তা'আলা ততক্ষণ পর্যন্ত কোনো নবী পাঠান না যতক্ষণ পর্যন্ত প্রকল্পন নবীর দাওয়াতের কার্যক্রম সঠিক আকৃতিতে বিরাজমান থাকে এবং লোকদের কাছে তা পৌছাবার মাধ্যমও বর্তমান থাকে। ইতিপূর্বেকার নবীর শরীয়তে কোনো সংযোজন বা পরিবর্ধনের প্রয়োজন হলেই তখন নতুন নবী পাঠানোর প্রয়োজন দেখা দেয়। তবে নবীদের শিক্ষা যখন বিলুপ্ত হয়ে যায়, অথবা তার সাথে গুমরাহী এমনভাবে মিশ্রিত হয়ে যায় যে, তা থেকে হিদায়াত লাভ সম্ভব না হয়, তখনই আল্লাহ নবী পাঠিয়ে থাকেন। যাতে করে কোনো লোক

# هُ فَلَهَا جَاءَهُمُ الْحَقَّ مِنْ عِنْدِنَا قَالُواْ لُولًا أُوتِيَ مِثْلُ مَا أُوتِي ﴿ وَتِي مِثْلُ مَا أُوتِي ﴾ 85. अठनत्र यंथन आমात नक तथर ठारमत निकं में में अर्थन आप्ता निकं में अर्थन आप्ता निकं में अर्थन निकं में अर्यन निकं में अर्थन निकं

مُوْسَى ﴿ اَوْلَمْرِيَكُفُرُوا بِهِا اَوْتِي مُوْسَى مِنْ قَبْدِلُ ۗ قَالُواْ प्ञातक<sup>७९</sup> १ जत कि जाता जा जश्रीकात कत्तिनि, या प्रिया रखिल ইতিপূর্বে प्रभातक<sup>७९</sup> १ जाता বলেছিল—

رَ تَظْهُرُ ا رَتَّ وَقَا لُـــو ا إِنَّا بِكُلِّ كُوْرُون ﴿ وَا الْعَالَمُ الْمَاتُوا لَهُ الْمُوا لَهُ الْمُو উভয়ই বাদ্ (বা) একে অণরকে সাহাষ্য করে'; তারা আরও বলেছে—'আমরা অবশ্যই প্রত্যেকটাতেই অবিশ্বাসী। 8১. আগনি বলে দিন—'তাহলে তোমরা নিয়ে এসো

ه من ; وصالحة بالمحقل والمحافر والمحقول والمحافر والمحقول والمحتول والمح

এ অজুহাত পেশ করতে না পারে যে, আমাদেরকে হক ও বাতিলের পার্থক্য সম্পর্কে সচেতন করায় এবং সঠিক পথ দেখাবার কোনো ব্যবস্থা না থাকায় আমরা গুমরাহ হয়ে গেছি।

৬৭. অর্থাৎ মৃসা (আ)-কে যেসব মু'জিয়া দেয়া হয়েছিল সেসব মু'জিয়া মুহামাদ (স)-কে দেয়া হলো না কেন । লাঠি, উজ্জ্বল হাত, অস্বীকারকারীদের উপর তুফান, যমিনী বালা-মসীবত ও পাথরে লিখিত কিতাব ইত্যাদি মু'জিয়া তাঁকে যদি দেয়া হতো, তাহলেইতো তাঁর নৰুওয়াতের সত্যতা প্রমাণিত হতো।

৬৮. কাঞ্চিরদের উপরোক্ত প্রশ্নের জবাবে এখানে আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেছেন যে, মৃসা (আ)-এর মৃ'জিযা দেখার পর কি তারা তাঁর উপর ঈমান এনেছিল। তোমরাও কি মৃসা (আ)-কে নবী হিসেবে মেনে নিয়ে তাঁর শরীয়ত অনুযায়ী নিজেদের জীবন গড়তে রাজী হয়েছো। যদি তা্ না মেনে থাকো, তাহলে মৃহাম্মাদ (স)-কে সেসব মু'জিযা দিলে তোমরা তাঁকে নবী হিসেবে মেনে নিতে এটা কিভাবে বিশ্বাস করা যায়। আসলে এসব ছিল কাঞ্চিরদের মিধ্যা আপত্তি মাত্র। সূরা সাবার ৩১ আয়াতে মঞ্কার কাঞ্চিরদের

مِنْ عِنْسِ اللهِ هُو اَهْسِلُ مِ مِنْهُمَا اَتِبِعْسِهُ اِنْ كُنْتُرُ আল্লাহর নিকট থেকে এমন একটি কিতাব যা এ দুটোর চেয়ে অধিক হিদায়াত দানকারী হবে আমিও তার অনুসরণ করবো<sup>৩</sup>; যদি তোমরা হয়ে থাকো

مُلِ قِيْسَ ﴿ وَالْكَ فَاعَلَمُ اللَّهَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّه সত্যবাদী। ৫০. তারপর তারা যদি আপনার কথায় সাড়া না দেয় তবে আপনি জেনে রাখুন, তারা ভধুমাত্র অনুসরণ করে

المواء هُرُ وَمَنَ اصْلُ مِمْ اللهِ \* اللهِ عَلَوْلَهُ بِغَيْرُهُ لَكِي مِنَ اللهِ \*

নিজেদের খেয়াল-খুশীর ; আর তার চেয়ে অধিক পথদ্রট কে হতে পারে, যে আল্লাহর পক্ষ থেকে কোনো হিদায়াত ছাড়াই নিজের খেয়াল-খুশীর অনুসরণ করে ?

# إِنَّ اللَّهُ لَا يَمْدِي الْقَوْمُ الظَّلِمِينَ وَ

আল্লাহ অবশ্যই যাল্ম লোকদেরকে সঠিক পথ দেখান না।

- الله : - اله : - الله : -

কথার উদ্ধৃতি দেয়া হয়েছে যে, "আর কাফিররা বলে, 'আমরা কখনো এ কুরআন-কে বিশ্বাস করবো না এবং তার সামনে বিদ্যমান আগেকার কিতাবগুলোকেও বিশ্বাস করবো না।"

৬৯. অর্থাৎ তাওরাত ও কুরআন উভয়ই যাদু, যা একটা অপরটার সহায়ক মাত্র। সূতরাং আমরা কোনোটাই মানি না।

৭০. অর্থাৎ ঠিক আছে তোমরা যদি তাওরাত ও কুরআন কোনোটাই মানতে না চাও ্তাহপে আল্লাহর নিকট থেকে অপর একটি কিতাব তোমরা নিয়ে এসো যা এ দুটোর চেয়ে উত্তম পথ-নির্দেশনা দিতে সক্ষম এবং মানুষের সামনে তা উপস্থাপন করো। তা যদি এ দুটোর চেয়ে উত্তম পথ নির্দেশক হয়, তাহলে আমিও তা মেনে নেবো।

#### (৫ম ক্লকৃ' (৪৩-৫০ আরাড)-এর শিক্ষা)

- ১. মৃসা (আ)-এর প্রতি তাওরাত নাষিল হওয়ার আগে আল্লাহ তা আলা অনেক মানব গোষ্ঠীকে। ধ্বংস করে দিয়েছেন।
- ২. ধ্বংসপ্রাপ্ত মানবগোষ্ঠীগুলোর মধ্যে যাদের নাম কুরআন মাজীদে এসেছে, সেগুলো হলো— নৃহ (আ)-এর জাতি, হুদ (আ)-এর জাতি, সালেহ (আ)-এর জাতি এবং লৃত (আ)-এর জাতি।
- ৩. কুরআন মাজীদে অতীতের আম্বিয়ায়ে কিরামের ঘটনাবলী সম্পর্কে আলোচনা এসেছে, এমন কাহিনী সন্দেহাতীতভাবে নির্ভরযোগ্য। কেননা এগুলো আল্লাহর পক্ষ থেকে জিবরাঈল আমীনের মাধ্যমে তাঁর সর্বশেষ রাসৃদের নিকট এসেছে।
- 8. যেহেতু ওহী ছাড়া এসব ঘটনা জ্ঞানার অন্য কোনো সূত্র রাসৃশুরাহ (স)-এর নিকট ছিল না এবং তিনি নিজেই ছিলেন নিরক্ষর, অতএব একজন নিরক্ষর নবীর মুখে এসব ঘটনার বিবরণ পেশ করতে পারাই তাঁর নবুওয়াতের সত্যতার প্রমাণ।
- ৫. হযরত মৃসা (আ)-কে শরীয়ত সম্বলিত কিতাব তাওরাত দান করা হয়েছিল হিজাযের পশ্চিমে সিনাই উপদ্বীপে।
- ৬. তাওরাত ছিল সেই সময়ের মানুষের জন্য সুস্পষ্ট উপদেশ বাণী, হিদায়াত তথা জীবনযাপনের দিক নির্দেশনা এবং রহমত স্বব্ধপ।
- १. २यत्रण देमभाष्ट्रेन (चा)-এর পরে এ বংশে २यत्रण শোয়ाইব (चा) ছাড়া সুদীর্ঘকাল কোনো নবী আসেননি। এর মধ্যে যেসব নবী আল্লাহ তা ভালা পাঠিয়েছেন সবাই ছিলেন २यत्रण ইসহাক (चा)-এর বংশে।
- ৮. অতপর ইসমা<del>সল</del> (আ)-এর বংশে আল্লাহ তা আলা আখেরী নবী, নবীদের সরদার, সর্বশ্রেষ্ঠ নবী মুহাম্মাদ (স)-কে পাঠিয়ে দীন ইসলামকে পরিপূর্ণ করে দেম এবং কিয়ামত পর্যন্ত সকল মানুষের জন্য ইসলামকে একমাত্র জীবনব্যবস্থা নির্ধারণ করে দেন।
- ৯. যুগে যুগে নবীদের মাধ্যমে এবং শেষ নবীর পরে নবীর ওয়ারিস ওলামায়ে কিরামের মাধ্যমে দুনিয়ার সকল মানুষ্কার নিকট ইসলামের দাওয়াত পৌছে যাবে। যাতে করে কিয়ামতের দিন কোনো মানুষ দীনের দাওয়াত না পাওয়ার অভিযোগ তুলতে না পারে।
- ১০. দুনিয়াতে সকল যুগেই এমন কিছু লোক থাকবে, যারা আল্পাহর সুস্পষ্ট নিদর্শনাবলী দেখার পরও বিভিন্ন খোঁড়া অজুহাত তুলে দীন গ্রহণ থেকে বঞ্চিত থেকে যাবে। এসব লোকের নসীবে আল্পাহ ডা'জালা ছিদায়াত লিখেননি। এরা হবে চিরস্থায়ী জাহান্নামের বাসিন্দা।
- ১১. यात्रा जाञ्चाहत किতावत्क वाम मित्रा निष्क्रप्तत्न (भंत्राम-भूगी मत्या खीवनयाभन करत এवः जाञ्चाहत कियावत विधानत्क (थंग्राम-भूगी जन्मात भित्रवर्णन करत, जाञ्चाहत वामाश्रम्त्रतक ठाँत विधान भामत्व वाधा मृष्टि करत्न, जात्मत छैभत मृनिग्नात्य जवधातिक जाञ्चाहत भयव भज़त्व এवः जाथितात्क जात्मत क्रमा तराह क्रांशांचात्मत कर्यात जायाव।

#### সূরা হিসেবে রুক্'-৬ পারা হিসেবে রুক্'-৯ আয়াত সংখ্যা-১০

و لَقَلُ وَصَّلْنَا لَهُمْ الْقُولَ لَعَلَّهُمْ يَتَنَكُونَ ﴿ الَّذِينَ الْيَنْهُمُ وَ الَّذِينَ الْيَنْهُمُ و دى. আत আমি নিঃসন্দেহে তাদের কাছে অনবরত বাণী পৌছে দিয়েছি, যাতে তারা উপদেশ গ্রহণ করতে পারে ١٠ دع. যাদেরকে আমি দিয়েছিলাম

أَحَتَّبُ مِنْ قَبُلُهِ هُو بِهِ يَؤُمنُونَ ﴿ وَ إِذَا يَتَلَى عَلَيْهِمْ قَالُوا امْنَا कि ठाव वंद (क्त्रणात्तत) आर्रण, ठाता এर्ट (क्र्रणात्न) विश्वांम करतं १२। ८०. आत यथन ठार्ट्रत मामत्न ठा भाठ कता इय (७थन) ठाता वर्ट्य — आमता क्रिमान आनलाम व्यन ठार्ट्रत मामत्न ठा भाठ कता इय (७थन) ठाता वर्ट्य — आमता क्रिमान आनलाम विश्वं — क्रिट्रं — विश्वं — विश्वं

৭১. 'ওয়াসসাল্না' শব্দটি 'তাওসীল' শব্দ থেকে গৃহীত হয়েছে। এর আভিধানিক অর্থ রিশির সুতার সাথে আরও সুতা মিলিয়ে রিশিকে আরো মজবুত করা। অর্থাৎ আল্লাহ তা আলা কুরআন মাজীদে অনবরত হিদায়াত দান অব্যাহত রেখেছেন এবং অনেক উপদেশমূলক বিষয়বস্থার বারবার পুনরাবৃত্তি করা হয়েছে, যাতে শ্রোতাগণ প্রভাবান্তি হন। সূতরাং যারা জিদে ও একগুয়েমী পরিহার করে সহজ-সরলভাবে হিদায়াত গ্রহণ করতে সম্মত হয় সে-ই তা থেকে লাভবান হবে।

৭২. এখানে আহলি কিতাবের যেসব লোক কুরআন মাজীদ শোনার পর ইসলাম গ্রহণ করে নিয়েছে সেদিকে ইংগীত করা হয়েছে। এসব লোক কুরআন মাজীদ নাযিলের আগেও তাওরাত ও ইঞ্জিলের ভবিষ্যঘাণী থেকে কুরআন ও রাস্পুল্লাহ (স)-এর নবুওয়াতে বিশ্বাসী ছিল। অতপর রাস্পুল্লাহ (স) ও কুরআন মাজীদের আবির্ভাবের পর তারা মুসলমান হয়ে যায়। হযরত ইবনে আব্বাস (রা) থেকে বর্ণিত আছে, আবিসিনিয়ার সম্রাট নাজ্জাশীর পরিষদ বর্ণের মধ্য থেকে চল্লিশজনের একটি প্রতিনিধিদল যখন মদীনায় উপস্থিত হয়, তখন রাস্পুল্লাহ (স) খায়বর যুদ্ধে রত ছিলেন। ৪০ জনের এ প্রতিনিধি দলও জিহাদে অংশ গ্রহণ করলেন, কিন্তু তাদের মধ্যে কেউ কেউ আহত হলেও কেউ নিহত হননি। তারা যখন সাহাবায়ে কিরামের আর্থিক দুর্দশা দেখলেন, তখন

مِهُ إِنْهُ الْحُتَّى مِنْ رَبِنَا إِنَّا كُنَّا مِنْ قَبْلِهِ مُسْلِمِينَ ﴿ الْوَلِمَاكَ يُؤْتُونَ هم عاق (المَّاتَّةُ عَلَيْهُ هم عالى المَّامَةُ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَيْهُ عَلَي عَلَيْهُ عَلِي عَلَيْهُ عَلْ

اُجَرُهُرُمِّ تَيْنِ بِمَا صَبُرُوا وَ يَكْرَءُونَ بِالْحَسَنَةِ السَّيِئَةَ وَ مِمَّا رَزْقَنْهُرُ छारमत विनिभग्न मूरात्र ९, (कनना छाता अरत करत्र ए ९०, आत छाता छारमा मिरत्र भरमत भूकाविमा करत्र ९७ वर रय त्रिय्क आभि छारमत्रक मिराहि छा थ्यरक

রাস্পুল্লাহ (স)-কে অনুরোধ জানালেন যে, আল্লাহর রহমতে আমরা ধনাঢ্য ও সম্পদশালী লোক। আপনি অনুমতি দিলে আমরা দেশে ফিরে গিয়ে সাহাবায়ে কিরামের জন্য কিছু অর্ধ-সম্পদের ব্যবস্থা করতে পারি।এ উপলক্ষ্যে 'আল্লাযীনা আ-তাইনাহুম' থেকে নিয়ে 'ওয়া মিম্মা রাযাকনাহুম ইউনফিকুন' পর্যন্ত অবতীর্ণ হয়। (তাফসীরে মাযহারী)

হযরত সাঈদ ইবনে জুবায়ের (রা) থেকে বর্ণিত যে, মদীনায় হিজরতের আগে জাফর (রা)-এর নেতৃত্বে মুসলমানদের একটি দল আবিসিনিয়ায় হিজরত করেন এবং নাজ্জাশীর দর্রবারে ইসলামের শিক্ষা পেশ করলে আল্লাহ তা'আলা তাদের অন্তরে ঈমান সৃষ্টি করে দেন। তারা ছিল খৃষ্টান এবং তাওরাত ও ইনজীলে উল্লিখিত কুরআন ও শেষ নবীর আগমনের ভবিষ্যঘাণী সম্পর্কে জ্ঞাত। (তাফসীরে মাযহারী)

৭৩. অর্থাৎ আমাদের কিতাবের মাধ্যমে কুরআন ও আখেরী নবী সম্পর্কে আমাদের যে জ্ঞান অর্জিত হয়েছে তার ভিত্তিতেই আমরা আগেও 'মুসলিম' ছিলাম। আর এখন যিনি আল্লাহর পক্ষ থেকে কুরআন নিয়ে এসেছেন তাকে মেনে নেয়ার কারণেও আমরা 'মুসলিম' আছি। এ আয়াত এবং আরও অনেক আয়াত প্লেকে জানা যায় যে, 'মুসলিম' শব্দটি শুধুমাত্র মুহামাদ (স)-এর উম্মত বা অনুসারীদের জন্যই প্রযোজ্য নয় বরং সকল যুগে সকল নবীর উম্মতই 'মুসলিম' ছিলেন এবং সকল নবীর দীন-ই 'ইসলাম' ছিল। এসব 'মুসলিম' যদি তাদের পরবর্তীতে আগত কোনো নবীকে অস্বীকার করে কেবলমাত্র তখনই তারা কাফির হয়ে যাবে। আর যারা পূর্বের নবীকেও মানতো এবং পরে আগত নবীকেও মেনে নেয় তাহলে তাদের ইসলামে কোনো ছেদ পড়েনি। তারা আগেও 'মুসলিম' ছিল এবং পরবর্তী নবীকে মেনে নিয়ে পরেও তারা 'মুসলিম'-ই থেকে গেছে।

কুরআন মাজীদের বহুস্থানেই এ বিষয়টি বিভিন্ন আঙ্গিকে বর্ণিত হয়েছে। কুরআন মাজীদের আলোকে মূল দীন হলো 'ইসলাম' তথা স্র্রন্তীর আনুগত্য। আর আঙ্গাহর বিশ্ব-জাহানের সকল সৃষ্টির জন্য এছাড়া অন্য কোনো দীন হতেই পারে না। সৃষ্টির প্রথম দিন থেকে সকল সৃষ্টি এ ইসলাম-ই মেনে চলছে এবং সকল নবীর দীন-ই এইসলাম ছিল। তাঁরা নিজেরাও 'মুসলিম' থেকেছেন এবং নিজেদের অনুসারীদেরকেও মুসলিম থেকে জীবনযাপনের নির্দেশ দিয়ে গেছেন।

এখানে যে বিষয়টি বিবেচ্য তাহলো অতীতের আম্বিয়ায়ে কিরামের আনীত দীন এবং তার অনুসারীরা 'ইসলাম' ও 'মুসলিম' নামে অভিহিত না হলেও শব্দদ্বয়ের মূল অর্থই উদ্দেশ্য। অর্থাৎ অতীতের নবীদের দীন ছিল আল্লাহর পূর্ণ আনুগত্যের ভাবধারায় সমৃদ্ধ। তাই-সেই দীনসমূহ ছিল 'ইসলাম' এবং সেই দীনসমূহের অনুসারীরা আল্লাহ ও তাঁর নবীর অনুগত ছিল বিধায় তাঁরা ছিলেন 'মুসলিম'।

মোটকথা, সব নবীর অভিনু দীন 'ইসলাম' এবং তাঁদের অনুসারীদের অভিনু উপাধি 'মুসলিম'। তবে তা হতে পারে ভিনু কোনো ভাষায় এবং ভিনু কোনো শব্দে।

এ প্রসংগে কুরআন মাজীদের নিম্নোক্ত আয়াতসমূহে এর সমর্থন মেলে—

সূরা আলে ইমরানের ১৯ আয়াতে আল্লাহ বলেন— "নিশ্চয়ই **আল্লাহর কাছে** মনোনীত দীন হলো ইসলাম।"

একই সূরার ৮৫ আয়াতে আল্লাহ বলেন—"আর যে লোক 'ইসলাম' ছাড়া অন্য কোনো দীন খুঁজে ফেরে তার থেকে তা গ্রহণ করা হবে না।"

হযরত নৃহ (আ) তাঁর জাতিকে সম্বোধন করে সূরা ইউনুসের ৭২ আয়াতে বলেন— "আমার প্রতিদান তো আল্লাহ ছাড়া কারো কাছে নেই এবং আমাকে মুসলিমদের মধ্যে শামিল হয়ে যাওয়ার নির্দেশ-ই দেয়া হয়েছে।"

সূরা বাকারার ১৩১ আয়াতে হযরত ইবরাহীম (আ) সম্পর্কে আল্লাহ বলেন—
"তার প্রতিপালক যখন তাকে বললেন—'আপনি মুসলিম তথা অনুগত হয়ে যান.'
তিনি বললেন, 'আমি জ্বগতসমূহের প্রতিপালকের অনুগত তথা মুসলিম হয়ে গোলাম।"

অতপর হ্যরত ইবরাহীম ও ইয়াকৃব (আ) তাঁদের সম্ভানদের যে অসীয়ত করেছেন্ তা উক্ত ১৩২ আয়াতে বলা হয়েছে—

"হে আমার সন্তানগণ! আল্লাহ অবশ্যই তোমাদের জন্যে এ দীন মনোনীত করেছেন, অতপর তোমরা মুসলিম তথা অনুগত না হয়ে মৃত্যুবরণ করো না।"

একই সূরার ১৩৩ আয়াতে হযরত ইয়াকৃব (আ)-এর মৃত্যুশয্যায় তার পুত্রদেরকে জিজ্ঞাসিত প্রশ্নে বলা হয়েছে—

"যখন তিনি তাঁর পুত্রদেরকে বললেন, 'তোমরা আমার পরে কার ইবাদাত করেব' ? তারা বললো, 'আমরা ইবাদাত করবো আপনার ইলাহ, আপনার পিতৃপুরুষ ইবরাহীমূ ও ইসমাঈল এবং ইসহাক এর ইলাহ—একক ইলাহ হিসেবে, আর আমরা তাঁরই ব্যাত্ত ক্রমান ক্রমান তাঁর হাঁতি অনুগত — মুসলিম।" .

সূরা আলে ইমরানের ৬৭ আয়াতে আহলি কিতাবের ধারণার প্রতিবাদে আল্লাহ বলেন— "ইবরাহীম ইয়াহুদীও ছিলেন না এবং নাসারাও ছিলেন না বরং তিনি ছিলেন একনিষ্ঠভাবে মুসলিম তথা আল্লাহর অনুগত।"

সূরা আল বাকারার ১২৮ আয়াতে হ্যরত ইবরাহীম ও ইসমাঈল (আ)-এর দোয়ায় উল্লিখিত হয়েছে—

"হে আমাদের প্রতিপালক! আমাদেরকে আপনার অনুগত তথা মুসলিম করুন এবং আমাদের বংশধরদের থেকেও আপনার অনুগত তথা মুসলিম একটি উন্মাহ সৃষ্টি করুন।"

সূরা আয যারিয়াতের ৩৬ আয়াতে কাওমে লৃতের সম্পর্কে বলা হয়েছে—
"আমরা সেই জনপদে একটি ঘর ব্যতীত আর কোনো মুসলিম (ঘর) পাইনি।"

সূরা ইউসুক্ষের ১০১ আয়াতে <mark>আল্লা</mark>হর দরবারে হযরত ইউসুক্ষ (আ)-এর দোয়ায় উল্লিখিত হয়েছে—

"আমাকে মুসলিম অবস্থায় মৃত্যুদিন এবং নেকলোকদের দলভুক্ত করুন।"

সূরা ইউনুস-এর ৮৪ আয়াতে মূসা (আ) তাঁর জাতিকে বলা কথার উদ্ধৃতি দেয়া হয়েছে—
"হে আমার কাওম! তোমরা যদি আল্লাহর উপর ঈমান এনে থাকো, তাহলে তাঁর
উপরই তোমরা ভরসা করো, যদি তোমরা মুসলিম হয়ে থাকো।"

বনী ইসরাঈলের আসল দীন যে 'ইসলাম' ছিল তা তাদের শক্র ফিরআউনেরও জানা ছিল। তাই ফিরআউন সাগরে ডোবার সময় যা বলেছিল, তা সূরা ইউনুসের ৯০ আয়াতে উল্লিখিত হয়েছে—

"আমি ঈমান আনলাম যে, বনী ইসরাঈল যার উপর ঈমান এনেছে, তিনি ছাড়া আর কোনো ইলাহ নেই এবং আমি মুসলিমদের মধ্যে শামিল হয়ে গেলাম।"

বনী ইসরাঈলের মধ্যে যত নবী এসেছিলেন সকলের দীন 'ইসলাম'-ই ছিল। সূরা আল মায়েদার ৪৪ আয়াতে আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেন—

"নিক্য় আমি নাযিল করেছি 'তাওরাত' তাতে ছিল হিদায়াত ও আলো, তদনুযায়ী যারা মুসলিম ছিল, সেই নবীগণ তাদের ফায়সালা করতো, যারা হয়ে গিয়েছিল ইয়াছদী।"

সূরা নামলের ৪৪ আয়াতে সুলায়মান (আ)-এর দীন 'ইসলাম' গ্রহণের সময় সাবা'র রাণীর বক্তব্য উদ্ধৃত হয়েছে—

"আমি সুলায়মানের সাথে আল্লাহ রাব্বুল আলামীনের অনুগত (মুসলিম) হয়ে গেলাম।"

قَالُو اَنَا اَعَالَنَا وَ اَكَوْ اَعْدُو اَلَغُو اَعْرُفُوا عَنْدُ وَقَالُوا لَنَا اَعَالَنَا وَ لَكُرَ وَالْكُو اَعْرُفُوا عَنْدُ وَقَالُوا لَنَا اَعَالَنَا وَ لَكُرَ وَالْكُو اَعْرَفُوا اللَّغُو اَعْرَفُوا اللَّغُو اَعْرَفُوا اللَّغُو اَعْرَفُوا اللَّغُو اَعْرَفُوا اللَّغُو اَعْرَفُوا اللَّعُو اَعْرَفُوا اللَّعُو اَعْرَفُوا اللَّعُو اَعْرَفُوا اللَّعُو اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الل

হযরত ঈসা (আ) ও তাঁর হাওয়ারীদের দীনও ইসলাম-ই ছিল। সূরা আল মায়েদার ১১১ আয়াতে আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেন—

"আর (শ্বরণ করুন), আমি যখন হাওয়ারীদের প্রতি ওহী করলাম যে, আমার প্রতি ঈমান আনো এবং আমার রাস্লের প্রতিও, তারা বললো, আমরা ঈমান আনলাম এবং আপনি সাক্ষী থাকুন—আমরা মুসলিম।"

৭৪. অর্থাৎ আহলি কিতাবের মু'মিনদেরকে দুবার পুরস্কৃত করা হবে। কুরআন মাজীদে রাসূলুল্লাহ (স)-এর পবিত্রা স্ত্রীগণের ব্যাপারেও এ ধরনের প্রতিশ্রুতি দেয়া হয়েছে, সূরা আহ্যাবের ৩১ আয়াতে রাসূলুল্লাহ (স)-এর পবিত্রা স্ত্রীগণকে সম্বোধন করে বলা হয়েছে—

"আর তোমাদের মধ্যে যে কেউ আল্লাহ ও তাঁর রাস্লের অনুগত থাকবে ও নেক কাজ করবে তাকে আমি দুবার পুরস্কার দেবো।"

সহীহ বুখারীর একটি হাদীসে তিন ব্যক্তির জন্য দ্বার পুরস্কার দানের কথা উল্লেখিত হয়েছে—(১) আহলি কিতাবের যে ব্যক্তি নিজের নবীর প্রতি ঈমান রাখতো, অতপর মুহামাদ (স)-এর প্রতিও ঈমান এনেছে ;(২) এমন গোলাম যে আপন মনিবের আনুগত্য-করে এবং আল্লাহ ও তাঁর রাস্লেরও আনুগত্য করে ; (৩) এমন ব্যক্তি যার মালিকানায় কোনো বাঁদী ছিল। এ বাঁদীর সাথে বিবাহ ছাড়াই সহবাস করা তার জন্য বৈধ ছিল, কিন্তু সে বাঁদীকে আযাদ করে দিয়ে পরে বিবাহ করে নিয়েছে।

৭৫. আহলি কিতাব তথা ঈসায়ী দুবার পুরস্কার লাভের কারণ হলো—তারা জাতিগত, বংশগত, দলগত ও স্বদেশীয় স্বার্থপ্রীতি থেকে মৃক্ত থেকে আল্লাহ ও তাঁর নবীর আনুগত্যে অটল ছিল। অতপর শেষ নবীর আগমনে তারা আল্লাহর আনুগত্যের প্রমাণ হিসেবে তারা শেষ নবীর প্রতি আনুগত্য পোষণ করেছে। তারা প্রমাণ করে দিয়েছে যে, তারা ব্যক্তি ঈসার আনুগত্য করেনি বরং তারা আল্লাহর দীনেরই আনুগত্য করেছে। তাই ঈসা (আ)-এর পর যখন একই দীন নিয়ে মুহাম্মাদ (স) আগমন করলেন তখন তাঁরা দ্বিধাহীন চিত্তে তাঁর আনীত দীন ইসলামের আনুগত্যে নিজেদেরকে সপে দিয়েছে এবং খৃষ্টবাদের পথ পরিহার করেছে।

# أَعْهَالُكُرْ سَلَّرٌ عَلَيْكُرْ لِإِنْ بَتَغِي الْجُهِلِيْنَ ﴿ إِنَّكَ لَا تَهْلِي مَنْ الْجُهِلِيْنَ ﴿ وَأَن

তোমাদের কাজ ; তোমাদের প্রতি সালাম ; আমরা মূর্বদের (সাথে জড়াতে) চাই না। ৫৬. (হে নবী!) আপনি কখনো তাকে হিদায়াত দান করতে পারেন না যাকে

৭৬. অর্থাৎ তারা ইবাদাত দ্বারা শুনাহকে মুকাবিলা করে; কেননা ইবাদাত শুনাহকে মিটিয়ে দেয়। এক হাদীসে রাস্লুল্লাহ (স) মুয়ায ইবনে জাবাল (রা)-কে বলেন, গুনাহ হয়ে গেলে তার কাফ্ফারা স্বরূপ নেক কাজ করো। নেক্কাজ শুনাহকে মিটিয়ে দেবে। অথবা এর অর্থ, কারো মন্দ আচরণের জবাব ভালো আচরণ দ্বারা দেয়া, অথবা মিথ্যার মুকাবিলা সত্য দ্বারা করা; অথবা যুলুমের মুকাবিলা ইনসাফ প্রতিষ্ঠার মাধ্যমে করা। প্রকৃত পক্ষে এসব উক্তির মধ্যে কোনো বিরোধ নেই, কেননা এগুলো সবই ভালো মন্দের অন্তর্ভুক্ত।

৭৭. অর্থাৎ তারা দৈহিক ইবাদাত দ্বারা গুনাহের মুকাবিলা করার সাথে সাথে আল্লাহর দেয়া সম্পদও আল্লাহর পথে খরচ করে।

এখানে হাবশা থেকে আগত প্রতিনিধি দলের প্রতি ইংগিত করা হয়েছে। তারা হাবশা থেকে মক্কা সফর করেছে কোনো বৈষয়িক স্বার্থে নয়; বরং তাঁদের উদ্দেশ্য ছিল যে, তাঁরা সশরীরে এসে যদি প্রমাণ পান যে, তিনি সত্যিকার অর্থে একজন সত্য নবী, তাহলে তাঁরা যেন তাঁর উপর ঈমান আনা ও তাঁর পথ-নির্দেশনা লাভ করা থেকে বঞ্চিত না হন। তাই তাঁরা সত্যের সন্ধানে অর্থ ব্যয় করে সুদীর্ঘ পথ সফর করেছেন।

৭৮. এখানে হাবশার প্রতিনিধি দলের সাথে আবু জেহেল ও তার সাথীদের অভদ্র আচরণের দিকে ইংগীত করা হয়েছে।

৭৯. 'হিদায়াত' দ্বারা দাওয়াত ও তাবলীগের মাধ্যমে দীনের পথ দেখিয়ে দিয়ে গন্তব্যস্থানে পৌছে দেয়া বুঝানো হয়েছে। এ ধরনের হিদায়াত নবী-রাস্লদের সাধ্যাতীত বিষয় এবং এটা তাঁদের দায়িত্বও নয়। তাই রাস্লুল্লাহ (স)-কে সম্বোধন করে বলা হয়েছে যে, আপনার মনের চাহিদা হলো, আপনার সম্প্রদায়ের লোকেরা, আপনার

# وَقَالُوْ إِنْ تَتَّبِعِ الْهُلَى مَعَكَ نُتَخَطَّفْ مِنْ ٱرْضِنَا \* أُولَمْ نُهَكِّنَ اللَّهِ الْمُل

৫৭. আর তারা বলে—'আমরা যদি আপনার সাথে সৎপথ অনুসরণ করি, আমাদেরকে আমাদের দেশ থেকে তাড়িয়ে দেয়া হবে<sup>৮০</sup>; আমি কি প্রতিষ্ঠিত করিনি

ন্তার। বলে - الْهُدَى : আমরা অনুসরণ করি - اَنْ : यদি - اَنْ : আমরা অনুসরণ করি - وَ الْهُدَى : সৎ পথ - مَعَك : পথ - مَعَك : আপনার সাথে - مُعَك : আমাদেরকে তাড়িয়ে দেয়া হবে : الرضنا : পেকে : الرضنا : পেকে - الرضنا : অমি কি প্রতিষ্ঠিত করিনি :

ভাই-বন্ধুরা এবং আপনার আত্মীয়-স্বজ্ঞনরা ঈমান এনে ইসলামী জীবন্যাপন করুক, কিন্তু এ হিদায়াত তো আল্লাহর হাতে। যাদের মধ্যে তিনি এ হিদায়াত গ্রহণের আগ্রহ দেখতে পান তাদেরকে তিনি তা দান করবেন। আপনার কাঙ্খিত লোকদের মধ্যে আল্লাহ যদি এ আগ্রহ দেখতে না পান তাহলে তারা কিভাবে হিদায়াত প্রাপ্ত হবে ?

সহীহ মুসলিম ও বুখারীতে বর্ণিত হাদীস অনুসারে এ আয়াতটি রাস্লুল্লাহ (স)-এর চাচা আবু তালিব সম্পর্কে নাযিল হয়েছে। রাস্লুল্লাহ (স)-এর আন্তরিক ইচ্ছা ছিল চাচা আবু তালিব যেন মুসলমান হয়ে যান; তাই তিনি তাঁর মৃত্যুশয্যায় কালেমা 'লা ইলাহা ইল্লাল্লাহ'-এর প্রতি ঈমান আনানোর জন্য নিজের সাধ্যমত চেষ্টা চালান; কিন্তু তাঁর সকল চেষ্টা-ই নিফল হয়। আবু তালিব আবদ্ল মুত্তালিবের অনুসৃত ধর্মের উপরই শেষ নিঃশ্বাস ত্যাগ করেন।

রাসূলুল্লাহ (স)-এর আন্তরিক ইচ্ছা-আকাজ্জা থাকা সত্ত্বেও তিনি তাঁর সবচেয়ে আপনজন আবু তালিবকে হিদায়াত দান করার শক্তি যখন তিনি লাভ করতে পারলেন না, তখনতো পরিষ্কার হয়ে গেলো যে, কাউকে হিদায়াত দানের এবং হিদায়াত থেকে বঞ্চিত করার কাজ নবীর নয়। এ বিষয়টি সম্পূর্ণ আল্লাহর হাতে। আর আল্লাহর এ হিদায়াত দান তাঁর সেসব বান্দাদেরকে যারা সত্যের প্রতি অনুরাগী, সত্য প্রিয় এবং সত্যের প্রতি আগ্রহ পোষণ করে। কোনো প্রকার মানবিক সম্পর্কের ভিত্তিতে আল্লাহ এটা কাউকে দান করেন না।

৮০. কুরাইশ কাফিরদের ঈমান না আনার সবচেয়ে বড় কারণ এটাই ছিল যে, তারা আশংকা করতো এবং প্রকাশ্যে বলতো যে, আমরা যদি আপনার দাওয়াত গ্রহণ করে আপনার সাথে একাত্ম হয়ে যাই তাহলে সমগ্র আরব আমাদের শক্র হয়ে যাবে, আমাদের সামাজিক মান-মর্যাদা হানী হবে এবং সমগ্র আরববাসী একত্র হয়ে আমাদেরকে দেশ থেকে বহিষ্কার করে দেবে।

কুরাইশ কাফিরদের এ আশংকার কারণ ছিল তাদের সামাজিক, ধর্মীয় ও অর্থনৈতিক মর্যাদা হারানোর ভয়। সমগ্র আরবে তাদের শ্রেষ্ঠত্ব প্রতিষ্ঠিত হওয়ার কারণ ছিল, তারা যে ইসমাঈল (আ)-এর বংশধর এটা ছিল প্রমাণিত সত্য। আর এ জন্যই তারা কা'বার মুতাওয়াল্লী ও পরিচালক মনোনীত হয়েছিল। মক্কায় তাদের বসবাস হওয়ার কারণে لَّهُ مُرَمًا أَمِنَا يَسْجَبَى إِلَيْهِ تَمْرِتُ كُلِّ شَيْ رِزْقَا مِن لَّانَا जाप्तत्रक गांखि ७ नितां विभिष्ठ हातात्म । संशांत आमांत निकर्णे (थर्क तिय्क हिमांत आमांनी कता हुए मन तकरमत कन-कनांनि

وَكُونَ اَكْثَرَ هُو لَا يَعْلَمُونَ ﴿ وَكُو اَهْلَكْنَا مِنْ قُرْيَةٍ بَطِرَتُ किञ्ज जाप्तत अधिकाश्मेर जात्न ना<sup>४९</sup>। ৫৮. आत आप्ति अपन जातक जनभम स्वरम कत्त निराहि, जाता जरश्<u>का</u>त कतराजा

مَعْيَشَتَهَا وَ فَتَلَكَ مُسَكِّنَهُمْ لَمْ تُسُكُنَ مِنْ بَعْلِ هُمْ إِلَّا قَلِيلًا وَ مَعْيَشَتُهَا وَلَيْ اللَّهُ وَ اللَّهُ وَ اللَّهُ وَ اللَّهُ وَ اللَّهُ وَ اللَّهُ اللَّهُ وَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَّا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا لِللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّاللَّا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا لَا اللَّهُ وَاللَّا لَا اللَّا اللَّهُ وَاللَّا اللَّا اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ وَاللَّا لَا اللَّالَّ اللّا

নিজেদের জীবন-উপকরণের ; ঐগুলোই তো তাদের ঘড়বাড়ী, তাদের পরে তাতে কেউ বসবাস করেনি নিতান্ত কম সংখ্যক লোক ছাড়া ; আর

করা হয় : بَخْبَی : ফল-ফলাদি و নিরাপত্তা বিশিষ্ট : بَرْقَا : করা হয় - الْبُهْ - করা হয় الْبُهْ - করা হয় - رزقًا : সেখানে - رزقًا : ফল-ফলাদি و كُلُ : ফল-ফলাদি - رزقًا : করা হয় - الْبُهُ مُهُ : ফল-ফলাদি و كُلُ : ফল-ফলাদি - الْبُهُ - কাহ্ব - الْبُهُ - কাহ্ব - وَلَكُنُ : কানে - الْبُهُ - مَا - مَنْ الْبَعْلَمُونَ : কানে না الله - وَ سَامَ - مَا الله - مَا ال

তাদের গুরুত্ব আরো বেড়ে গেলো। তাছাড়া সমগ্র আরবের ব্যবসা-বাণিজ্যের চাবিকাঠিও তাদের হাতে ছিল। তাই তারা মনে করতে লাগলো যে, মুহাম্মাদ (স)-এর দাওয়াতে সাড়া দিয়ে তার সাথে একাত্ম হলে আরবের সমস্ত মূর্তীপূজক গোত্রগুলো আমাদের বিরুদ্ধে বিক্ষুদ্ধ হয়ে যাবে। আমাদেরকে কা'বার মুতাওয়াল্লীর মর্যাদা থেকে সরিয়ে দেবে এমন কি সবাই একত্র হয়ে আমাদেরকে দেশ থেকে বের করে দেয়াও বিচিত্র নয়। আল্লাহ তাদের আপত্তির তিনটি জবাব দিয়েছেন।

৮১. কাফির কুরাইশরা যেসব অজুহাতে মুহামাদ (স)-এর আনীত দীন গ্রহণে অস্বীকৃতি জানিয়েছেন, তার প্রথম জবাব হলো—

তোমরা যে মক্কার বুকে শান্তি, নিরাপন্তা, সামাজিক মান-মর্যাদা ও অর্থনৈতিক সুযোগ সুবিধা ইত্যাদি ভোগ করছো তা কি তোমাদের কোনো যোগ্যতা ও কৌশল অবলম্বনের ফলে অর্জিত হয়েছে ? আমি-ইতো তোমাদেরকে এ মর্যাদায় অধিষ্ঠিত করেছি। আমার বান্দাহ ইবরাহীম (আ)-এর দোয়ার ফলে তোমরা এ মর্যাদায় উন্নীত হয়েছো। কুফর, শিরক ও فَيْ أَمْهَا رَسُولًا يَتْلُوا عَلَيْهِمُ الْيَتِنَا عَ وَمَا كُنَّا مُهْلِكِي الْسَقُولَى الْسَقُولَى الْسَقُر কোনো রাস্ল তার কেন্দ্রস্থলে, যিনি আমার আয়াতসমূহ তাদের সামনে পাঠ করেন ; এবং আমি কোনো জনপদের ধ্বংসকারী হই না

পারস্পরিক শক্রতা সত্ত্বেও তোমরা সকলেই কা'বার হারাম তথা নিরাপন্তাজনিত মর্যাদার ব্যাপারে একমত। তোমাদেরকে এ নিয়ামত তো আমি-ই দিয়েছি। এখন তোমরা কুফরীর মধ্যে ডুবে থেকে সমৃদ্ধশালী থাকবে, আর ঈমান গ্রহণ করলে আমি তোমাদেরকে ধ্বংসের মধ্যে কেলে দেবো, এটা তোমাদের মূর্যতা বৈ কিছুই নয়।

৮২. মুহাম্মাদ (স)-এর আনীত দীন গ্রহণে কাফির-মুশরিকদের আপত্তির দ্বিতীয় জবাবে আল্পাহ তা'আলা ইরশাদ করেন—তোমাদের কর্তব্য অতীতের কাফির মুশরিকদের পরিণতির প্রতি দৃষ্টিপাত করা। তাদের কৃতকর্মের কারণে তারা কিভাবে নিপাত হয়েছে। তাদের বসতবাড়ী, সুদৃঢ় দুর্গ ও প্রতিরক্ষার সাজ-সরঞ্জাম মাটিতে মিশে গেছে। অতএব কৃফর ও শিরক-ই হচ্ছে আশংকার বিষয় এবং ধ্বংসের কারণ। অথচ তোমরা এতই নির্বোধ যে, বিপদের আসল কারণকে বাদ রেখে ঈমান ও নেক কাজকেই বিপদের কারণ ভাবছো।

# وَ زِيْنَتُهَا وَمَا عِنْكَ اللهِ خَيْرٌ وَّ أَبْقَى مَ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ٥

ও তার সৌন্দর্য-শোভা মাত্র ; আর আল্লাহর কাছে যা আছে তা সবচেয়ে উত্তম ও সবচেয়ে স্থায়ী ; তবুও কি তোমরা বুঝতে চেষ্টা করবে না<sup>৮৪</sup> ?

৮৩. কাফির-মুশরিকদের দীন গ্রহণে আপত্তির তৃতীয় জবাবে আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেন যে, তোমাদের ধারণা সঠিক নয়—দীন গ্রহণের জন্য কেউ ধ্বংস হয় না, আগে যেসব জাতিগোষ্ঠী ধ্বংস হয়েছে তারা নিজেরা সীমালংঘন করেছিল বলেই ধ্বংস হয়েছে। আমি কোনো রাসূল তথা সতর্ককারী না পাঠিয়ে কোনো জাতিকে ধ্বংস করি না। অতীতের ধ্বংসপ্রাপ্ত জাতিরা যেসব অসৎ ও ভ্রষ্টতামূলক কাজ করার কারণে ধ্বংস হয়ে গেছে, তোমরা সেসব কাজ করে এবং তার উপর অবিচল থেকে কিভাবে রক্ষা পেতে পারো।

৮৪. অর্থাৎ তোমাদেরকে যেসব ভোগের উপকরণ দেয়া হয়েছে তা-তো নিতান্ত ক্ষণস্থায়ী বিষয়। এ জগতের ধন-দৌলত, আরাম-আয়েশ যেমন ক্ষণস্থায়ী, তেমনি এখানকার ক্ষয়ক্ষতি এবং কষ্টও ক্ষণস্থায়ী। তাই বৃদ্ধিমানের কাজ হলো সেই কষ্ট ও সুখের চিন্তা করা যা চিরস্থায়ী। চিরস্থায়ী শান্তির খাতিরে ক্ষণস্থায়ী কষ্ট সহ্য করা-ই বৃদ্ধিমানের পরিচায়ক।

### ৬ষ্ঠ রুকৃ' (৫১-৬০ আয়াত)-এর শিক্ষা

- আল্লাহর পক্ষ থেকে মানব জাতির নিকট সকল যুগেই কোনো না কোনোভাবে হিদায়াত আসতে থেকেছে। অবশেষে পূর্ণাংঙ্গ হিদায়াত হিসেবে এসেছে আল কুরআন। কিয়ায়ত পর্যন্তই এটা কার্যকর থাকরে।
- ২. কুরআন-এর সংলগ্ন আগের কিতাব তথা ইনজীলের অনুসারী আহলি কিতাবদের মধ্যে যারা তাদের কিতাবের প্রতি যথার্থ অর্থে বিশ্বাসী ছিল, কুরআন নাযিল হওয়ার পর তারাই কুরআনের প্রতি বিশ্বাস স্থাপন করেছেন।
- ৩. ইনজীলের প্রতি ঈমান রাখলে কুরআনের প্রতিও আবশ্যিকভাবে ঈমান আনতে হবে ; কেননা, ইনজীলেই কুরআন নাযিলের পর তার প্রতি ঈমান আনার নির্দেশ রয়েছে।
- 8. কুরআন নাযিলের আগে ঈসা (আ) ও ইনজীলের প্রতি যারা বিশ্বাসী ছিল এবং কুরআন নাযিলের পর ইনজীলের নির্দেশেই কুরআনের প্রতি যারা ঈমান এনেছে, আল্লাহ তা আলা তাদেরকে আখিরাতে দুবার বিনিময় দেবেন।
- ে, এসব লোক হযরত ঈসা (আ) ও ইনজীলের প্রতি ঈমান রাখার জন্য একবার বিনিময় এবং মুহাম্মাদ (স) এবং কুরআনের প্রতি ঈমান আনার জন্য একবার বিনিময় লাভ করবে।
  - ৬. খাঁটি মু মিনদের বৈশিষ্ট্য হলো আজেবাজে কথা ও কাজ থেকে এড়িয়ে থাকা। কোনো বাজে

িলোক যদি তাদেরকে বাজে কথা ও কাজে জড়াতে চায়, তাহলে তারা সালাম দিয়ে সেখান থেকে। সরে পড়ে। আমাদেরকে এ বৈশিষ্ট্য অর্জন করতে হবে।

- ৭. খাঁটি মু'মিনরা গুনাহের মুকাবিলা করে নেক কাজ দিয়ে, মন্দ আচরণের মুকাবিলা করে ভালো আচরণ দিয়ে ; তারা মিখ্যার মুকাবিলা করে সত্য দ্বারা। আমাদেরকেও এ বৈশিষ্ট্য অর্জন করতে হবে।
- ৮. সত্যিকার মু'মিনরা দৈহিক ইবাদাতের সাথে সাথে আল্লাহ প্রদত্ত সম্পদ থেকে আল্লাহর পথে ব্যয় করে।
  - ৯. মু'মিনদের অপর একটি বৈশিষ্ট্য হলো মূর্খদের সাথে অনর্থক বিতর্ক এড়িয়ে চলা।
- ১০.নবী-রাসূল এবং আল্লাহর পথের আহ্বানকারীদের দায়িত্ব হলো দীনের দাওয়াত সর্বস্তরে পৌছে দেয়া। হিদায়াত সম্পূর্ণভাবে আল্লাহর করায়াত্ত্বে রয়েছে।
- ১১. নবী-রাসূলগণ এবং তাঁদের ঈমানদার বান্দাহগণ কোনো লোকের হিদায়াত চাইলেই হিদায়াত করতে পারেন না। বরং আল্লাহর ইচ্ছায়-ই কোনো লোক হিদায়াত প্রাপ্ত হয়।
- ১২. যারা মনে করে যে, দীন মেনে চললে দুনিয়াতে নানা অসুবিধার সম্মুখীন হতে হবে। তাদের এ ধারণা অজ্ঞতা প্রসূত। মূলত শান্তি, নিরাপত্তা ও মর্যাদা একমাত্র সত্য দীন অনুসরণের মধ্যেই বিরাজিত।
- ১৩. আল্লাহ ও তাঁর রাসূলের নাফরমানীতে ধ্বংসের বীজ নিহিত রয়েছে। অতীতের ধ্বংসপ্রাপ্ত জাতি-গোষ্ঠীগুলো তার সাক্ষী। তাদের পরিত্যক্ত বাসস্থানগুলো ধ্বংসের নীরব সাক্ষী হিসেবে দাঁড়িয়ে আছে। এ থেকে আমাদেরকে শিক্ষা গ্রহণ করতে হবে।
- 38. कात्मा विद्यारी জनপদকে ध्वश्म कतात्र ज्ञालं ज्ञान्नार जात्मत्र निकट मजर्ककाती भार्यान। जाता यिन मजर्ककातीत कथा त्यत्न निष्करमत्रक मश्याधनः करत्र त्नग्न जारत्म ध्वश्म थ्यत्क त्रशाहर परात्र यात्र। ज्ञान्याय जात्मत्रक ध्वश्म करत्र प्रग्ना रग्न।
- ১৫. ক্ষণস্থায়ী দুনিয়ার সামান্য ক্ষমতা-প্রতিপত্তি ও সম্পদের মোহে আখিরাতের চিরস্থায়ী জীবনের সুখ-শান্তিকে উপেক্ষা করা চরম বোকামী। আল্লাহ আমাদেরকে সঠিক লাভ-ক্ষতি বুঝার তাওফীক দিন।

 $\Box$ 

### সূরা হিসেবে রুকৃ'–৭ পারা হিসেবে রুকৃ'–১০ আয়াত সংখ্যা–১৫

افَهَنَ وَعَلَىٰ اللهُ وَعَلَىٰ اللهُ وَعَلَىٰ اللهُ وَعَلَىٰ اللهُ وَعَلَىٰ اللهُ مَا عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ الله هـ على الله على على الله على الل

اکیوة النیک تیر هو یو القیمة من المحضریک الویوا القیمة من المحضریک و یو آ प्रनिय़ात জीवत्नत, পत्त किय़ामएवत पिन সে অপताधीत्र उपिष्ठ एपत मामिन

हत्विष् । ৬২. আत সেদিন

ভ নাকে আমি ওয়াদা (وعدنا + ه) - وُعَدْنُهُ ; সের কি হতে পারে (ا + ن + من) - اَفَمَنُ ( विकार) - पिरा कि वा कि व

৮৫. মুহাম্মাদ (স)-এর দীন গ্রহণে কাফির-মুশরিকদের আপত্তির আল্লাহর পক্ষ থেকে অপুর একটি জবাব। এখানে দুটো বিষয় চিন্তা করে দেখা প্রয়োজন ঃ

প্রথমত, দুনিয়ার জীবন নির্দিষ্ট কয়েকটি বছর মাত্র। অপরদিকে আখিরাতের জীবন সুদীর্ঘ ও চিরস্থায়ী। মানুষকে অবশ্যই ক্ষণস্থায়ৗ কয়েক বছরের জীবন শেষে ধন-সম্পদ ও বিত্ত-বৈভব সবই ছেড়ে চলে যেতে হবে। এ সংক্ষিপ্ত জীবনকালের আরাম-আয়েশের বিনিময়ে আখিরাতে অনন্তকালের জীবনকে দুঃখ-দুর্দশাগ্রস্ত করা কোনো বুদ্ধিমান মানুষের কাজ হতে পারে না। বরং একজন বুদ্ধিমান দুনিয়ার এ জীবনটাকে কোনো না কোনোভাবে কাটিয়ে দিয়ে আখিরাতের চিরন্তন সুখ লাভের প্রস্তুতি গ্রহণ করবে। এজন্য সে সেসব কাজই করবে যা তার আরাম-আয়েশের সহায়ক হবে।

দ্বিতীয়ত, আল্লাহর দীন মানুষের কাছে এটা দাবী করে না যে, দুনিয়ার রূপ-সৌন্দর্যকে উপেক্ষা করে দুনিয়াত্যাগী দরবেশ হতে হবে। তার দাবী শুধু এতটুকু যে, দুনিয়ার জীবনের উপর আখিরাতের জীবনকে অগ্রাধিকার দিতে হবে। কারণ দুনিয়া ক্ষণস্থায়ী ও ধ্বংসশীল আর আখিরাত চিরস্থায়ী। দুনিয়ার সুখ-সম্পদ অবিমিশ্র নয়, এর সাথে বিপরীত বিষয় মিশ্রিত। যেমন সুখ-দুঃখ, ভালো-মন্দ, সুন্দর-অসুন্দর; কিন্তু আখিরাতের সুখ যেমন অবিমিশ্র তেমনি দুঃখও অবিমিশ্র। তাই মানুষকে দুনিয়াতে এমন সম্পদ-সৌন্দর্য হাসিল

## 

ونادی+هم)-ینادیههم)-فیقول ( اینادی+هم)-ینادیههم) اینادیههم)-ینادیههم)-ینادیههم)-ینادیههم)-ینادیههم)-هم)-ینادیههم اینادیههم)-هم)-شرکاء بی ( صفحه اینادیه اینادی اینادیه اینادی اینادیه اینادی اینادی اینادیه اینادی ایناد

করতে হবে, যার মাধ্যমে আখিরাতের চিরন্তন জীবনে সফলতা লাভের আশা করা যেতে পারে। অথবা অন্ততপক্ষে সেখানকার চিরন্তন ক্ষতি থেকে রেহাই পাওয়ার আশা করা যেতে পারে। কিন্তু যেখানে আখিরাতের সফলতা এবং দুনিয়ার সফলতা একে অন্যের রিরোধী হয়ে পড়ে সেখানে বুদ্ধিমান মানুষ আখিরাতের সফলতাকেই অগ্রাধিকার দেয় এবং সে দুনিয়ার সাময়িক ও ক্ষণস্থায়ী চাকচিক্যের জন্য এমন পথ অবলম্বন করে না, যার ফলে তার আখিরাত চিরকালের জন্য বিনষ্ট হয়ে যায়।

আল্পাথ তা'আলা তাই ইরশাদ করেছেন যে, দুনিয়ার যে সম্পদের জন্য তোমরা পাগলপারা হয়ে ছুটে চলছো তাতো অতি নগণ্য ও ক্ষণস্থায়ী। অপর দিকে আল্লাহর নিকট তোমাদের জন্য যে সম্পদ সঞ্চিত আছে তা গুণগত ও পরিমাণগতভাবে অনেক উচ্চমানের এবং চিরস্থায়ী। সুতরাং তোমরা বিবেচনা করে দেখো কোন্টা তোমরা গ্রহণ করবে, আর কোন্টা বর্জন করবে।

৮৬. অর্থাৎ তোমরা যে, শিরক, মূর্তিপূজা ও নব্ওয়াত অস্বীকার করার মধ্যে পিপ্ত হয়ে আছো। সেজন্য আথিরাতের চিরন্তন জীবনে তোমাদেকে অবশ্যই অন্তভ পরিণতির সম্মুখীন হতে হবে। মনে করো. দুনিয়ার জীবনে তোমাদেরকে কোনো বিপদের মুখোমুখী হতে হলো না, কিন্তু এখানকার এ সংক্ষিপ্ত জীবনতো একদিন শেষ হয়ে যাবেই, তখন আথিরাতের জীবনে যদি তোমাদেরকে মন্দ পরিণতির সম্মুখীন হতেই হয়, ভাহলে ভা থেকে বাঁচার কি উপায় তোমাদের আছে ? এটা কি কখনো ভেবে দেখেছো ?

৮৭. এখানে সেসব জ্ঞিন ও মানুষ শয়তানদের কথা বলা হয়েছে যাদেরকে দুনিয়াতে আল্পাহর সন্তা এবং গুণাবলীতে শরীক করা হয়েছিল। যাদের প্ররোচনায় আল্পাহর সরল-সঠিক পথ ত্যাগ করে ভুল পথ অবলম্বন করা হয়েছিল। এদেরকে 'ইলাহ' বা 'রব'

## أَغُوَيْنَاهُمْ كَهَا غَوَيْنَا ۚ تَبَرَّانَاۤ إِلَيْكَ نِ مَا كَانُوٓۤۤ إِيَّانَا يَعْبُكُوْنَ ۖ

এদেরকে আমরা শুমরাহ করেছিলাম, বেমন আমরা নিজেরা শুমরাহ হয়েছিলাম; আমরা আপনার সামনে নিজেদেরকে (এদের) দায় (থেকে) মুক্ত বলে ঘোষণা করছি<sup>৮৮</sup> তারা তো আমাদের পূজা করতো না<sup>৮৯</sup>।

# وو قيل ادعوا شركاء كر فانعو هر فلريستجيبوا لهم وراوا

৬৪. আর (তখন) তাদেরকে বলা হবে——'তোমরা তোমাদের সাধীদেরকে ডাকো <sup>১০</sup>, তখন তারা তাদেরকে ডাকেব কিন্তু তারা তাদের ডাকে সাড়া দেবে না এবং তারা দেখতে পাবে

# الْعَنَابَ ۚ لَوْ النَّهُ كَانُوا يَهْتَكُونَ ﴿ وَيَوْا يُنَادِيْهِ رَفَيْقُولُ مَاذًّا

আযাব ; হায় ! যদি তারা নিশ্চিত সৎপথে চলতো । ৬৫. আর সেদিন তিনি (আল্লাহ) তাদেরকে ডাকবেন, অতপর জিজ্ঞেস করবেন—'কি

غُورْنَا ; اغورِنا+هم)-أغُورْنهُم - الله المعالمة المعا

বলা হোক বা না হোক এদের আনুগত্য এমনভাবে করা হয়েছিল যেমন আনুর্গত্য আল্লাহর জন্য হওয়া উচিত ছিল। মোট কথা সেসব জিন ও মানব শয়তানকে আল্লাহর সার্বভৌমত্বে শরীক করা হয়েছিল।

৮৮. অর্থাৎ মুশরিকরা যার্দেরকে আল্লাহর সাথে শরীক করতো — তারাই আল্লাহর প্রশ্নের উত্তরে জবাব দেবে যে, আমরাতো এদেরকে জোর করে হাত ধরে শুমরাহীর পথে টেনে নেইনি; বরং এরা নিজেরাই স্বেচ্ছায় এ পথে এসেছে যেমন আমরা স্বেচ্ছায় এ ভূল পথ বেছে নিয়েছিলাম। তবে আমরা তাদের সামনে ভূল পথটা তুলে ধরেছিলাম। কিন্তু তাদেরকে এ পথে এগিয়ে যেতে বাধ্য করিনি। সূতরাং এদের কোনো দায়-দায়িত্ব আমাদের উপর নেই। আমরা যেমন আমাদের কাজের জন্য দায়ী, তেমনি এরাও এদের কাজের জন্য দায়ী।

اَجَبْتُرُ الْمُرْسَلِيْسَ ﴿ فَعَمِيْسَتَ عَلَيْهِمُ الْأَنْبَاءُ يَوْمَئِنَ فَهُرُ الْجَبْتُرُ الْمُرْسَلِيْسَ कवाव তোমता ताम्लाततक निर्ह्माला १ ७७. उथन তाम्ति तथरक मव उथा त्मिन উবে যাবে এবং তারা

لاَ يَتُسَاءَ لُــوْنَ ﴿ فَامَا مَنْ تَابَ وَأَمَنَ وَعَسِلَ صَالِحًا فَعَسَى পরম্পর জিজ্ঞাসাবাদও করতে পারবে না। ৬৭. তবে অবশ্যই যে ব্যক্তি ভাওবা করেছে ও ঈমান এনেছে আর করেছে নেককাজ, আশা করা যায়

اُن يَكُونَ مِنَ الْمَعْلِحِينَ ﴿ وَرَبُكَ يَخُلُقُ مَا يَشَاءُ وَيَخْتَارُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ अक्लकामरानत माधा जात भामिल इख्यात । ७৮. जात जाननात প্রতিপালক या जिनि । जान সৃষ্টি করেন এবং (याकে চান) তিনি মনোনিত করেন ;

مَا كَانَ لَهُمُ الْخِيرَةُ \* سَبْحَــنَ اللهِ وَتَعَلَّى عَمَّا يَشُوكُونَ ۞

ه عندا مناه عندا الله عندا الله عندا الله عندا الله عمّا الله عندا الله عند

أَن الله المعامرة المارسكية المارس

৮৯. অর্থাৎ আমাদের গোলামী করতো না, এরা তাদের নিজেদের ইচ্ছার গোলামী করতো। যখন যা ইচ্ছে হয়েছে এরা তা-ই করেছে। সূতরাং এদের থেকে আমরা দায়মুক্ত।

৯০. অর্থাৎ তোমাদের দুনিয়ার সেই সঙ্গী-সাথী ও নেতা-নেতৃদের ডাকো যাদের প্রতি ভরসা রেখে দুনিয়াতে আমার হুকুমকে উপেক্ষা করেছিলে। এখন তাদেরকে বলো, তারা যেন এখানে এসে তোমাদেরকে আমার আযাব থেকে বাঁচাতে চেষ্টা করে।

## 

لَّ إِلَٰهُ إِلَّا هُو ﴿ لَهُ الْحَمْلُ فِي الْأُولِي وَ الْأَخِرَةِ نَ وَلَـهُ الْحُكْرُ وَ الْأَخِرَةِ نَ وَلَـهُ الْحُكْرُ الْحَارُ الْحَرُا الْحَرُا الْحَرُا اللّهُ الْحَرُا اللّهُ الْحَرُالُ وَ الْحَرُالُ الْحَرُالُ اللّهُ الْحَرْالُ اللّهُ الْحَرْالُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ ا

وَ الْيَهِ تُرْجَعُونَ ﴿ قُلُ الْرَءَيْتُمُ الْ مَعَلَى اللهُ عَلَيْكُمُ الْيَلُ سُرَمَا اللهُ عَلَيْكُمُ الْيَلُ سُرَمًا اللهُ عَلَيْكُمُ النَّالِ اللَّهُ عَلَيْكُمُ النَّالِ اللَّهُ عَلَيْكُمُ النَّالِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ النَّالِ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ اللَّا اللّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

الَي يُوا الْقَيْهَةِ مَنَ اللّهُ غَيْرُ اللّهِ يَا تِيْكُرُ بِضِياً وَ \* أَفَلَا تَسْمَعُونَ ۞ किग्रामर्जद्र मिन भर्येख, (তবে) কে আছে এমন ইলাহ আল্লাহ ছাড়া, যে তোমাদেৱকে আলো এনে দিতে পারে ؛ তবুও কি তোমরা ভনবে না ؛

وها - سَكنُ وَ الله - مَا الله - وَ وَ الله - مَا - مَا الل

৯১. অর্থাৎ আমার সৃষ্টি ফেরেশতা, জিন ও মানুষের মধ্য থেকে আমি যাকে ইচ্ছা, যতটুকু ইচ্ছা শক্তি-সাহস ও যোগ্যতা দান করে তার দ্বারা যে কাজ আমার ইচ্ছা হয় নিয়ে থাকি। অতএব আমার বান্দাহদের মধ্যে কেউই বিপদ থেকে উদ্ধারকারী, অনুদাতা বা ফরিয়াদ শ্রবণকারী হতে পারে না। মুশরিকরা এদেরকে কিভাবে এসব বিশেষণে বিশেষিত

## الْقيهة بَوْرُ اللهُ عَلَيْكُمُ النَّهَارَ سُرْمَنَّ اللهُ يَوْرَ الْقَيهة وَ ﴿ الْقَيْهَةُ وَ ﴿ الْقَيْهَةُ وَ ٩٤. আপনি বলুন—'তোমরা ভেবে দেখেছো কি, আল্লাহ যদি তোমাদের উপর দিনকে প্রলম্বিত করেন, কিয়ামতের দিন পর্যন্ত

مَن إِلَّهُ غَيْرُ اللهِ يَأْتِيكُمْ بِلَيْلِ تَسْكُنُونَ فِيهِ ﴿ أَفَلَا تَبْصُرُونَ ۞ (তবে) कि আছে এমন ইলাহ আল্লাহ ছাড়া, যে তোমাদেরকে রাভ এনে দিতে পারে, যাতে তোমরা বিশ্রাম করতে পার ؛ তবুও কি তোমরা চিন্তা করে দেখবে না ؛

و مِنْ رَحْمَتِهُ جَعَلَ لَكُرُ النَّيْلَ وَ النَّهَارَ لِتَسُكُنُوا فِيهُ وَ لِتَبْتَغُوا ﴿ وَمِنْ رَحْمَتِهُ جَعَلَ لَكُرُ النَّيْلَ وَ النَّهَارَ لِتَسُكُنُوا فِيهُ وَ لِتَبْتَغُوا ٩٥. هم هما قائده هما الله عنه عنه الله عنه

مِنْ فَضَلَّهُ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴿ وَيَوْ اَ يُنَادِيْهِمْ فَيَقَوْلُ أَيْسَ छात अनुश्रद श्यरक এवः अष्ठवछ छाभता माकत कत्रत्व। 98. आत त्रिमिन छिनि छाएनत्रतक छाकर्यन आत वनर्यन—'काशाग्र

جَعَلَ ; यिन हें। विकास विकास (المرابية) - (তামরা ভেবে দেখছো कि है। यिन हें। कि कर्तन हें। विकास हैं। विकास

করলো, তাদের সব গুণাবলীতো আমারই দেয়া। সূতরাং তারাতো আমার অংশীদার হতে পারে না। আমার সার্বভৌম ক্ষমতার-অংশীদারও তারা হতে পারে না।

৯২. অর্থাৎ আল্লাহর সামনে এমন কোনো ছল-চাতুরী চলবে না, যা দুনিয়ার মানুষের সামনে চলে। দুনিয়ার মানুষের সামনে শুমরাহীর পক্ষে অনেক ক্ষুরধার যুক্তি পেশ করে তাকে شُرَكَاءِى النِينَ كُنْتُر تَرْعُمُونَ ﴿ وَنَرْعَنَا مِنْ كُلِّ الْسَدِّ आयात नतीकता यारमत्रतक रायता (नतीक हिरमत) भग कतरा । १৫. जात जािम रात्र करत स्तरा প্रस्तुक स्वयुक्त स्वरक

شَهِيلُ ا فَقَلْنَا هَا قُـو ا بَرْهَا نَكَرُ فَعَلِمُوا اَنَّ الْحَقَّ لِلَهِ وَضَلَّ عَنْهُرُ هُهُمُ اللهِ عَنْهُمُ عَنْهُمُ عَنْهُمُ مِنْ عَمْدًا (ठाएन अक्षन करत त्राक्षी करता करता (ठाएन उत्तर करता) । ठथन ठाता क्षानरठ भातरव (य, त्रञ) क्षात्ताहत निक्ठेर तरहाह, क्षात्र ठा द्विति याद ठाएन व्यक्त ।

# مَّا كَانُوْا يَفْتُرُوْنَ ٥

যা কিছু তারা মিথ্যামিথ্যি বানিয়ে রেখেছিল।

হয়তো যুক্তিসংগত বলে প্রমাণের চেষ্টা করা বেতে পারে। নিজের আসল উদ্দেশ্যকে গোপন রেখে বাইরে সদৃদ্দেশ্যের লেবেল লাগানো যেতে পারে; কিন্তু আল্লাহর সামনে এসব কখনো চলবে না। কারণ তিনি কেবল বাহিরেরটাই দেখেন না, তাঁর সামনে মানুষের মনমগজের প্রত্যেকটি অংশই উন্যুক্ত। তিনি মানুষের জ্ঞান, অনুভূতি, আবেগ-আকাচ্চ্চা ও ইচ্ছা-সংকল্প সবই সরাসরি জানেন। কাদেরকে কোন্ উপায়ে সতর্ক করা হয়েছে, কোন্ উপায়ে কার কাছে সত্যের দাওয়াত পৌছেছে। বাতিল যে বাতিল, একথা তার কাছে কিভাবে সুস্পষ্ট হয়েছে এবং যেসব কারণে সে সত্যকে উপেক্ষা করে বাতিলের প্রতি ঝুঁকেছে— এসবই সুস্পষ্টতাবেই জ্ঞানেন।

৯৩. অর্থাৎ প্রত্যেক উন্মতের মধ্যে এমন সাক্ষী দাঁড় করানো হবে, যাতে সেই জাতি তাদের নিকট যে দীনের দাওয়াত পৌছেছে এটা অস্বীকার করতে না পারে। সেই সাক্ষী হয়তো সংশ্লিষ্ট উন্মতের কাছে প্রেরিত নবী স্বয়ং হবেন অথবা তাঁর অনুসারীদের মধ্য থেকে এমন ব্যক্তি হবেন যিনি সংশ্লিষ্ট উন্মতের নবীর পদ্ধতিতে দীন প্রচারের দায়িত্ব পালন করেছেন অথবা এ সাক্ষী কোনো প্রচার মাধ্যমও হতে পারে যার মাধ্যমে সংশ্লিষ্ট উন্মতের নিকট দীনের দাওয়াত পৌছেছিল।

৯৪. অর্থাৎ তোমরা যে শিরক ও কৃষরি করেছিলে এবং তাওহীদ, রিসালাত ও আথিরাতকৌ অস্বীকার করেছিলে তা যুক্তিসংগত ছিল অথবা তোমাদের কাছে কোনো সতর্ককারী পৌছিনি এবং তোমাদের সত্যের বাণী পৌছানোর কোনো ব্যবস্থা হয়নি এ ব্যাপারে তোমাদের আত্মপক্ষ সমর্থনে কি কি প্রমাণ তোমাদের কাছে আছে সেগুলো পেশ করো যার ভিত্তিতে তোমাদেরকে ক্ষমা করে দেয়া যেতে পারে।

### ৭ম রুকৃ' (৬১-৭৫ আয়াত)-এর শিক্ষা

- ১. আল্লাহ তা'আলা তাঁর কিতাব কুরআন মাজীদে এবং তাঁর রাসূল (স)-এর মাধ্যমে যেসব ওয়াদা দান করেছেন তা বাস্তবায়নের ব্যাপারে কোনো সন্দেহ নেই।
- ২. আল্লাহ তা আলার অনুগত এবং নাফরমান, এ উভয় প্রকার মানুষ কখনো সমান হতে পারে না। কারণ, আল্লাহর অনুগত বান্দাহগণ তাঁর পক্ষ থেকে পুরস্কারের ওয়াদাপ্রাপ্ত; অপরদিকে নাফরমান তথা বিদ্রোহিগণকে আখিরাতে শাস্তির জন্য একত্র করা হবে।
- ৩. আল্লাহ তা আলা সেসব লোকদেরকে আখিরাতে ডেকে তাদের দেব-দেবী ও পথন্রষ্ট নেতা-নেতৃদের সম্পর্কে জিজ্ঞেস করবেন যাদের পূজা তারা করতো এবং যাদের আনুগত্য তারা করতো।
- ৪. দেব-দেবী ও পথভ্রষ্ট নেতা-নেতৃগণ নিজেদের অপরাধের স্বীকৃতি দিয়ে এদের পথভ্রষ্টতা থেকে দায়মুজী ঘোষণা করবে। কেননা তারাতো এদের পথভ্রষ্ট হতে বাধ্য করেনি।
- ৫. আখিরাতে কাফির-মুশরিকরা তাদের দেব-দেবী এবং পথভ্রম্ভ নেতা-নেতৃ ও অপকর্মের সঙ্গী-সাথীদেরকে সাহায্যের জন্য ডাকবে ; কিন্তু তারা এদের ডাকে কোনো সাড়া দেবে না।
- ৬. অপরাধিরা সেদিন আল্লাহ তা'আলার জিজ্ঞাসার কোনো জবাব দিতে পারবে না; কারণ তাদের মন থেকে সকল তথ্য উধাও হয়ে যাবে এবং পরস্পর জিজ্ঞাসাবাদের মাধ্যমেও জানার কোনো সুযোগ তাদের থাকবে না।
- ৭. শিরক ও কুফর-এর অপরাধ থেকে মুক্তি পেতে হলে আল্লাহর দরবারে তাওবা করে ঈমান আনতে হবে ও নেক কাজ করতে হবে।
- ৮. ফেরেশতা, মানুষ ও জিন আল্লাহর সৃষ্টি। তাদের মধ্যে যাকে আল্লাহ যে কাজের জন্য মনোনীত করেন সে অনুসারে তাকে ততটুকু সার্বিক যোগ্যতা দান করেন। এতে কারো কোনো হাত নেই।
- ৯. আল্লাহর সৃষ্টিকৃলের কেউ-ই অন্য কোনো সৃষ্টির জন্য বিপদ উদ্ধার, অনুদাতা ও ফরিয়াদ শ্রবণকারী হতে পারে না।
- ১০. কোনো ফেরেশতা, জিন বা মানুষকে বিপদ উদ্ধারকারী, অনুদাতা বা ফরিয়াদ শ্রবণকারী বলে মনে করা আল্লাহর সাথে সরাসরি শিরক।এ ধরনের শিরক থেকে আমাদের মুক্ত থাকতে হবে।
- ১১. আল্লাহ তা'আলা মানুষের প্রকাশ্য তৎপরতা যেমন দেখেন, তেমনি তার অন্তরে এ তৎপরতার পেছনে কোন্ উদ্দেশ্য সে লুকিয়ে রেখেছে তাও তিনি জানেন। তাই তাঁর সঙ্গে কোনো ছল-চাতুরী করার চেষ্টা করা নিতান্ত মূর্খতা।
- ১২. আল্লাহ ছাড়া ইলাহ তথা হুকুম দেয়ার মালিক কেউই নেই, তিনিই ইবাদাত পাওয়ার একমাত্র হকদার। আর আইন-বিধান দাতাও একমাত্র তিনি।
- ১৩. রাত ও দিনের আবর্তনে আল্লাহ যদি রাতকে দীর্ঘ করে দেন তাহলে তাকে খাটো করে দিনের আলোকে তুরান্বিত করার মতো কোনো ইলাহ নেই।

- ি ১৪. অপরদিকে অনুরূপভাবে আল্লাহ যদি দিনকে দীর্ঘ করে দেন, তাহলেও এমন কোনো ইলাই। নেই, যে দিনকে খাটো করে দিয়ে রাভের আগমনকে এগিয়ে নিয়ে আসতে পারে। সুতরাং সবই তাঁর হাতে, তখন আইনও চলবে তাঁর।
- ১৫. রাত-দিনের সৃষ্টি— সৃষ্টি জগতের জন্য আল্লাহর এক বিরাট নিয়ামত। রাত-দিন না থাকলে পৃথিবী সৃষ্টিকূলের জন্য বসবাস উপযোগী থাকতো না।
- ১৬. আল্লাহ তা আলা রাতকে মানুষের জন্য বিশ্রামের সময় এবং দিনকে তাদের জন্য জীবিকা উপার্জনের সময় করে দিয়েছেন। এজন্য মানুষের উচিত আল্লাহর শোকর আদায় করা।
- ১৭. আল্লাহ তা আলা কিয়ামতের দিন প্রত্যেক নবীর উন্মত থেকে সে-ই নবীকে অথবা তাঁর অনুসারীদের মধ্য থেকে একজন সাক্ষ বেছে নেবেন, যাতে করে দীনের দাওয়াত পাওয়ার ব্যাপারে তারা অম্বীকার না করতে পারে।
- ১৮. এসব সাক্ষ্যের ভিত্তিতে সভ্য চরমভাবে উদ্ঘাটিত হয়ে যাবে এবং মিথ্যা নির্মূল হয়ে যাবে। মিথ্যা তো নির্মূল হয়েই থাকে।

 $\Box$ 

### স্রা হিসেবে রুকৃ'-৮ পারা হিসেবে রুকৃ'-১১ আয়াত সংখ্যা–৭

مِنَ الْكُنُـوْزِمَّا إِنَّ مَفَاتِحَهُ لَتَنُوْاً بِالْعُصِبَـةِ اُولِي الْقَـوَّةِ وَ وَ الْكَاتُوا بِالْعُصِبَـةِ اُولِي الْقَـوَّةِ وَ وَ مَا الْكَاتُ وَ وَ الْكَاتُوا بِالْعُصِبَةِ الْوِلِي الْقَـوَّةِ وَ اللهِ عَلَى الْكَاتِ وَاللهِ عَلَى الْكَاتُ وَ اللهِ عَلَى الْكُتُوا بِالْعُصِبَةِ اللهِ عَلَى الْكُتُوا اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى الْكُتُوا اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلّ

(اتينا +ه) -انًا الله - مَوْسَى : ভিল -مَنْ قَوْم : ভিল -كَانَ : নিক্ষেই -مَوْسَى : নিক্ষেই -مَوْسَى : ভিল -مَنْ قَوْم : ভিল -كَانَ : নিক্ষ - كَانَ - কারন - وَارُونَ : নিক্ষ সোমনে - وَالله - الله - اله - الله -

৯৫. সূরা আল-কাসাসের শুরু থেকে এ পর্যন্ত মূসা (আ)-এর সাথে ফিরআউনের এবং ফিরআউন বংশীয় লোকদের সাথে দদ্দের ঘটনা বর্ণিত হয়েছে। এখানে মূসা (আ)-এর সম্প্রদায়ভুক্ত 'কার্রনের' সাথে তার দদ্দের ঘটনা বর্ণিত হছে। পূর্ববর্তী আয়াতে বলা হয়েছিল যে, দুনিয়ার ধন-সম্পদ ক্ষণস্থায়ী। সূতরাং এর মহব্বতে ডুবে যাওয়া বুদ্ধিমানের কাজ নয়। আর কার্রনের ঘটনায় উল্লেখ করা হয়েছে যে, কার্রন ধন-সম্পদের আধিক্যে আল্লাহকে ভুলে বসেছিল। গরীব-দুঃখীদের অধিকার দিতেও সে অস্বীকার করেছিল, সে মনে করেছিল ধন-সম্পদের প্রাচুর্য তার নিজের যোগ্যতা ও সাধনার ফল। সে অহংকারে মেতে উঠেছিল। আল্লাহ তা'আলা তাই কার্রনকে তার ধন-সম্পদসহ ভূগর্ভে ধ্বসিয়ে দেন।

৯৬. 'কার্মন' শব্দটি যথাসম্ভব হিক্রু ভাষার শব্দ। কুরআন মাজীদে তার সম্পর্কে যা উল্লিখিত আছে তা হলো—-সে বনী ইসরাঈলের সম্প্রদায়ভুক্ত ছিল। হযরত ইবনে আব্বাস (রা)-এর রেওয়ায়াত অনুসারে সে মৃসা (আ)-এর চাচাতো ভাই ছিল। -কুরতুবী রুহুল মাআনী

কার্মন ইসরাঈশী এবং মূসা (আ)-এর চাচাতো ভাই হওয়ার পরও সে ফিরআউনের সাথে হাত মিলিয়েছিল। ফিরআউনের পরে মূসা (আ)-এর বিরোধিতায় যে দু'জন দলপতি সোচ্চার ছিল তারা ছিল কার্মন ও হামান। কুরআন মাজীদের সূরা আল মু'মিনের ২৩ ও ২৪ আয়াতে বলা হয়েছে—

## إَذْ قَالَ لَدٌ قُومُدُ لَا تَعْوَرُ إِنَّ اللهُ لَا يُحِبُ الْفَرِحِيْسَ ﴿ وَابْتَغَ (ऋतीय़) यथन जांत क७म जांक वरलिहल— 'मह करता ना, आन्नार कथरना महकांत्रीरमत जांलावारमन ना। ११. आत्र श्रुंख ना७

فِيهَا اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ الله

نا- यथन ; الْ عَنْرَحْ ; - তাকে ; عَوْمُهُ ; - تَوْمُهُ ; - पांकि - الله - حَالَ - पांकि कर्तता ना ; - पांकि - पांक

"আর আমিতো মূসাকে পাঠিয়েছিলাম আমার সুস্পষ্ট নিদর্শনসমূহ ও প্রকাশ্য প্রমাণ সহকারে। ফিরআউন, হামান ও কার্মনের কাছে; তখন তারা বলেছিল, এ ব্যক্তি যাদুকর, মিথ্যাবাদী।"

কারন সম্পর্কে সূরা আনকাবৃতের ৩৯ আয়াতেও কার্ননের বিশ্বাসঘাতকতা সম্পর্কে বর্ণনা রয়েছে।

৯৭. কারনের ধন-সম্পদ সম্পর্কে কুরআন মাজীদের এ আয়াতের বর্ণনামতে তার ধনাগারের চাবিগুলোই একদল শক্তিশালী মানুষের পক্ষে বহন করে নেয়া কষ্টকর ছিল। বাইবেলে বলা হয়েছে যে, তার ধনাগারের চাবিগুলো তিনশ খচ্চরের বোঝা ছিল। এ থেকে অনুমান করা যায় যে, তার ধন-সম্পদের পরিমাণ কত ছিল। তাছাড়া রুহুল মাআনীতে মুহাম্মদ ইবনে ইসহাকের বর্ণনায় আছে যে, সে তাওরাতের হাফেয ছিল। অন্য সব লোকের চেয়ে তাওরাত তার বেশী মুখস্থ ছিল।কিন্তু ধন-সম্পদ ও জাঁক-জমকের প্রতি অগাধ মোহ এবং মূসা ও হারুন (আ)-এর নবুওয়াত লাভ ও বনী

# الله لا يُحِبُّ الْمُفْسِرِيْسَ ﴿ قَالَ إِنَّهَا أُورِيْتُهُ عَلَى عِلْمِ عِنْدِي عَنْدِي ٢٠٠٠

আল্লাহ ফাসাদ সৃষ্টিকারীদের পসন্দ করেন না। ৭৮. সে (কার্ন্নন) বললো—'আমাকে তো তা (সম্পদ) দেয়া হয়েছে আমার নিজের জ্ঞানের কারণেই ;<sup>১৮</sup>

أُولَمْ يَعْلَمْ أَنَّ اللهُ قَلْ أَهْلَكَ مِنْ قَبْلِهِ مِنَ الْفَوْوْنِ مَنْ هُوَ সে कि জानতে পারেনি যে, আল্লাহ তার আগে নিচিত ধ্বংস করে দিয়েছেন অনেক জাতি-গোষ্ঠীকে যারা ছিল

ٱشَنَّ مِنْـهُ قُـوَّةً وَّٱكْثَـرُ جَهْعًا وَلَا يُسْئَـلُ عَنْ ذُنَّـوْبِهِمُ

তার চেয়ে অধিক মজবুত শক্তির দিক থেকে এবং অনেক বেশী জনবলের দিক থেকে<sup>৯৯</sup> : আর জিজ্ঞেস করা হবে না তাদের গুনাহ সম্পর্কে

- قَالَ - اللّهُ - الْمُفْسِدِيْنَ; म्हिकातीएत । اللّهُ - اللّهُ - اللّه - अाल्लार । الله - अाल्लार । अग्लिन । الله - अगलिन वलिन । الله - الله - अगलिन वलिन । الله - अगलिन वलिन । الله - अगलिन - على - अगलिन - على : अगलिन - على : अगलिन - अ

ইসরাঈলের নেতৃত্ব লাভের কারণে সে ইর্যানিত হয়ে পড়েছিল। সে মূসা (আ)-এর কাছে জানতে চেয়েছিল যে, এ নেতৃত্বে আমার অংশীদারিত্ব নেই কেন ? আমিও তো তোমার ভাই ?

উত্তরে মৃসা (আ) বলেছিলেন—নবুওয়াত আল্লাহ প্রদন্ত বিষয়। এতে আমার কোনো হাত নেই। কিন্তু এ উত্তরে সে সন্তুষ্ট হতে পারেনি। তাই সে মৃসা (আ)-এর প্রতি হিংসাপরায়ন হয়ে উঠে।

৯৮. অর্থাৎ এসব ধন-সম্পদ আমি আমার জ্ঞান ও যোগ্যতা বলেই পেয়েছি। এ সম্পদ কারো দয়ার দান নয়। তাই কারও প্রতি এর জন্য কৃতজ্ঞতা প্রকাশ করারও প্রয়োজন নেই। আমার থেকে এ সম্পদ যেন ছিনিয়ে নেয়া না হয় সেজন্য কিছু দান-খয়রাত করে দেয়ারও প্রয়োজন নেই। অথবা এর অর্থ এই যে, এ ধন-সম্পদ যে আমাকে দেয়া হয়েছে তা আমার যোগ্যতা ও গুণাবলীর জন্যই দেয়া হয়েছে। আল্লাহর দৃষ্টিতে আমি যদি الْمَجُرِ مُونَ ﴿ فَخُرَى عَلَى قَوْمِهِ فِي زِيْنَتِهِ ۚ قَالَ الَّنِ يَنَ يُرِيْنُونَ ﴿ وَنَكُونَ ﴿ وَنَ هُمُ وَنَ ﴿ وَنَ هُمُ وَنَ ﴿ وَنَ هُمُ وَنَ ﴿ وَنَ هُمُ وَنَ هُمُ وَنَ هُمُ الْمَا الْمَاكَةُ وَمُ الْمُعَالِّمُ الْمَاكَةُ وَمُ الْمُعَالِّمُ الْمَاكَةُ وَمُ الْمُعَالِّمُ الْمَاكَةُ وَمُ الْمُعَالِّمُ الْمَاكُةُ وَمُ الْمُعَالِّمُ الْمَاكِةُ وَمُ الْمُعَالِمُ الْمَاكِةُ وَمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ

لَنُو مَظِّ عَظِيرٍ ﴿ وَقَالَ الَّنِيْسَ أُوتُوا الْعِلْمَ وَيُلَكُمُ ثُوابُ اللهِ विष्ठे ভাগ্যবান । ৮০. আর তারা বললো যাদেরকে দেয়া হয়েছিল জ্ঞান—তোমাদের জন্য ধ্বংস, আল্লাহর সাওয়াবই

ত رُحْدُرُ لِّمَنَ أَمَنَ وَعَمِلَ صَالِحًا ﴾ ولا يُلَقَّمَهَا إلَّا الصَّبِرُونَ وَ اللهُ الصَّبِرُونَ وَ الم তার জন্য উত্তম, যে ঈমান আনে ও সৎকাজ করে; আর তা ধৈর্যশীলগণ ছাড়া কেউ লাভ করতে পারে না<sup>১০১</sup>।

- رَيْنَته ; अवितािशिद्य । अवितािशिद्य । अवितािशिद्य । अवितािशिद्य । अवितािश्य । अवित्र विता । अवित्र विता । वित्र ।

পছন্দনীয় না হতাম তাহলে আমাকে এ সম্পদ তিনি দিতেন না। আমার প্রতি তাঁর নিয়ামত বর্ষণ দ্বারাই প্রমাণিত হয় যে, আমি তাঁর প্রিয়পাত্র এবং আমার কর্মনীতি তিনি পছন্দ করেন।

৯৯. অর্থাৎ সে কি জানে না যে, তার চেয়েও অর্থ সম্পদ, শান-শওকত ও জনবলে বলীয়ান লোকও ইতিপূর্বে দুনিয়াতে এসেছিল; কিন্তু তাদের গর্ব-অহংকারের কারণে

# وَخَسَفْنَا بِهِ وَبِنَ ارِ لا الْأَرْضَ سَ فَهَا كَانَ لَـهُ مِنْ فِئَـةٍ ﴿ الْأَرْضَ سَ فَهَا كَانَ لَـهُ مِنْ فِئَـةٍ ﴿ لَا يَكُونُ مَنْ فَعُلَمَ لَا كَانَ لَـهُ مِنْ فِئَـةٍ ﴿ لَا يَكُونُ مِنْ فَعُلَمُ لَا يَكُونُ مِنْ فَكُمْ لَا يَعْمَا لَا يَعْمَا لَا يَعْمَا لَا يَعْمَا لَا يَعْمَا لَا يَعْمَا لِكُونُ مِنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مِنْ فَكُمْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مِنْ فَكُمْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مِنْ فَكُمْ اللَّهُ مِنْ فَكُمْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مِنْ فَكُمْ اللَّهُ مِنْ فَكُمْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مِنْ فَكُمْ اللَّهُ فَيْ اللَّهُ مِنْ فَكُمْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ فَكُمْ اللَّهُ مِنْ فَكُمْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مِنْ فَكُمْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ فَلَمْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ فَكُمْ اللَّهُ مِنْ فَلْمُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ الللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ ا

ينصرونه من دُونِ اللهِ وَمَا كَانَ مِنَ الْهُنْتَصِرِيْهِ فَيَ الْهُنْتَصِرِيْهِ فَيَ الْهُنْتَصِرِيْهِ فَيَ ا আল্লাহ ছাড়া যারা তাকে সাহায্য করতে পারতো ; আর সে-ও নিজেকে রক্ষাকারীদের শামিশ হতে পারলো না। ৮২. আর

اَصْبِرُ النِّنِيْ تَهَنُّوا مَكَانَدٌ بِالْأَمْسِ يَقُولُونَ وَيْكَانَ اللهُ याता আগের দিন তার (কারনের) মতো হওয়ার আকাজ্ফা করেছিল তাদের ভোর হলো—তারা বলতে লাগলো—আরে দেখলে তো! আল্লাহ

আল্পাহ তা'আলা তাদেরকে ধ্বংস করে দিয়েছেন। তাদের যোগ্যতা, অভিজ্ঞতা তাদেরকে ধ্বংস থেকে রক্ষা করতে পরেনি।

১০০. অপরাধিদেরকে পাকড়াও করার সময় তাদেরকে জিজ্ঞেস করা হবে না যে, তারা অপরাধ করেছে কি না। কেননা তারা তো দাবী করে যে, তারা কোনো অপরাধ করেনি। সুতরাং তাদের শান্তি তাদের স্বীকারোক্তির উপর নির্ভর করবে না।

১০১. অর্থাৎ যারা ঈমান ও সংকাজের উপর সবরের সাথে অটল থাকে, আল্লাহর পক্ষথেকে তভ প্রতিদান পাওয়ার সৌভাগ্য তারাই লাভ করে। এখানে 'আল্লাহর সওয়াব' বলে এমন মর্যাদাসম্পন্ন রিযিক বুঝানো হয়েছে, যা আল্লাহর সীমার মধ্যে অবস্থান করে চেষ্টা ও শ্রমের মাধ্যমে মানুষ দুনিয়া ও আখিরাতে অর্জন করে। আর 'সবর' দ্বারা নিজের আবেগ-অনুভৃতি ও কামনা-বাসনা নিয়ন্ত্রণ রাখাকে বুঝানো হয়েছে। লোভ-লালসার বিপরীতে ঈমানদারী ও বিশ্বস্তুতার উপর অবিচল থাকা, সততা, ন্যায় পরায়ণতা ও বিশ্বস্তুতার ফলে যে

## 

# عَلَيْنَا لَخَسَفَ بِنَا وَيْكَاتَّهُ لَا يُقْلِمُ الْكَفِرُونَ ٥ُ

আমাদের উপর তাহলে আমাদেরকে সহ ধ্বসিয়ে দিতেন ; দেখলে তো ! কাফিররা কখনো সফলকাম হয় না<sup>১০৩</sup>।

عَبَادَهُ ; वािष्ठित्त (प्तन : الْمَنُ : विश्व - الْمَنُ : विश्व - الْمَنُ : विश्व - الْمَنُ - विश्व - الْمَنُ - विश्व - الْمَنُ - विश्व - وَعَبَاد + هَ) - विश्व - وَعَبَاد + هَ) - विश्व - وَمَعَد وُ - विश्व - وَمَعَد وُ - विश्व - وَمَعَد وَ اللّه - विश्व - اللّه - विश्व - व

ক্ষতি হয় অথবা যে লাভ হাতছাড়া হয়ে যায়, তা বরদাশত করে নেয়াও সবরের মধ্যে শামিল। অন্যায়-অবৈধ তদবীরের মাধ্যমে সম্ভাব্য লাভকে প্রত্যাখ্যান করা এবং হালাল রোজগার যত সমান্যই হোক তার উপর সন্তুষ্ট থাকা এবং অবৈধভাবে অর্জিত অন্যের সম্পদের জৌলুস দেখে ইর্ষান্বিত হওয়ার পরিবর্তে প্রশান্ত অন্তরে একথা মনে করা যে, এসব অবৈধ আবর্জনার আল্লাহ তাকে যা দিয়েছেন তা-ই আল্লাহর বড় নিয়ামত। এ ধরনের মানসিকতা দ্বারাই প্রকৃতপক্ষে যে প্রশান্তি লাভ করা যায়, তা-ই আল্লাহর বিরাট অনুগ্রহ। আর তা সবরকারীরা ছাড়া অন্য কেউ লাভ করতে পারে না।

১০২. অর্থাৎ দুনিয়াতে কোনো বান্দাহর রিথিক প্রশন্ত করে দেয়া বা সংকৃচিত করে দেয়া আল্লাহর ইচ্ছাক্রমেই হয়ে থাকে। কারো রিথিক বাড়িয়ে দেয়ার অর্থ এটা নয় যে, আল্লাহ তার প্রতি অত্যন্ত সন্তুষ্ট। আবার কারো রিথিক সংকৃচিত করে দেয়ার অর্থও তেমনি এটা নয় যে, আল্লাহ তার প্রতি অত্যন্ত নারাজ হয়ে গেছেন, তাই তাকে শান্তি দিচ্ছেন। আল্লাহর অধিকাংশ নেক বান্দাহরা আল্লাহর প্রিয়পাত্র হওয়ার পরও অভাব অন্টনের মধ্যে দিন গুজরান করে গেছেন। অনেক সময় দেখা যায় অভাব-অন্টন তাদের জন্য রহমত হয়ে দেখা দিয়েছে। এই সত্যটি না বুঝার ফলে আল্লাহর গমবের উপযুক্ত লোকদের দুনিয়াবী সুখ-সম্পদকে অনেকে ঈর্ষার চোখে দেখে।

১০৩. অর্থাৎ কার্বনের ধন-সম্পদের প্রাচুর্য দেখে আমরা এ ভুল ধারণায় পড়েছিলাম যে, এটাই বৃঝি আসল সফলতা ; কিন্তু এখন বৃঝতে পারলাম যে আসল সফলতা ধন-সম্পদের প্রাচুর্য নয়। কাফিরদের ভাগ্যে ধন-সম্পদ জুটলেও আসল সফলতা জুটে না।

বাইবেল ও তালমূদ থেকে জানা যায় যে, বনী ইসরাঈল যখন মিসর থেকে বের হয়, তখন দলবলসহ কারুনও তাদের সাথে বের হয়। কিন্তু সে মূসা ও হারুনের বিরুদ্ধে ষড়যন্ত্রে, শিলিপ্ত হয়। আড়াইশ লোক তার সাথে এ ষড়যন্ত্রে অংশগ্রহণ করে। অবশেষে তার উপরী আল্লাহর গযব পড়ে। তার ধন-সম্পদ ও ঘর-বাড়ীসহ সে মাটিতে ধ্বসে যায়।

### (৮ম রুকৃ' (৭৬-৮২ আয়াত)-এর শিক্ষা)

- ১. মানুষকে ধন-সম্পদ দিয়ে আল্লাহ পরীক্ষা করেন। কার্ন্ননকে আল্লাহ বিপুল ধন-রত্ন দিয়েছিলেন; কিন্তু সেজন্য আল্লাহর প্রতি কৃতজ্ঞতা প্রকাশ না করে অহংকার করে আল্লাহর দানকে অস্বীকার করেছিল, ফলে আল্লাহ তাকে তার ধন-রত্নসহকারে ভূগর্ভে প্রোথিত করে দেন।
- ২. আল্লাহ তা'আলা যাকে ধন-সম্পদ দিয়েছেন, তার উচিত আল্লাহর শোকর আদায় করা এবং আল্লাহর নির্দেশিত পথে তা ব্যয় করা, আর তা হলেই সে দুনিয়া ও আম্বিরাতে সফল হতে পারবে।
  - ৩. দুনিয়ার ধন-সম্পদের মাধ্যমে আখিরাতের বাসস্থানকে মজবুত করাই বুদ্ধিমানের কাজ।
- দুনিয়ার ভোগ-সম্ভার কামনা করা এবং এটাকে দুনিয়ার জীবনের লক্ষ্য স্থির করে নেয়া জ্ঞানী লোকের কাজ নয়। জ্ঞানীদের দৃষ্টি আখিরাতের চিরস্থায়ী সুখের প্রতি নিবদ্ধ থাকা কর্তব্য।
- ৫. দুনিয়াতে আল্লাহ আমাদেরকে যে হায়াত দান করেছেন, এর মধ্যেই আখিরাতের কাজকে অগ্রাধিকার দিতে হবে।
- ৬. ধন-সম্পদ ছাড়া আল্লাহ আমাদেরকে আরও অসংখ্য নিয়ামত দান করেছেন, যেমন জীবন কাল, শক্তি, সুস্বাস্থ্য ইত্যাদি এগুলোকে আখেরাতের কাজে লাগাতে হবে।
- দুনিয়ার জীবনে যথার্থ প্রয়োজন অনুসারে হালাল রুজী কামাই করাও প্রয়োজন। হালাল উপায়ে কামাই করা তাওয়াক্কুলের বিরোধী নয়। বরং ফর্ব্য ইবাদাতের পরে হালাল রোজগার করাও ফর্বের শামিল।
- ৮. कांक्रन ठाउतार्जित शास्मिक ও আलिম हिल ; মূসা (আ) यে সন্তরজনকে তুর পর্বতে নিয়ে যাওয়ার জন্য মনোনীত করেছিলেন তার মধ্যে সে-ও ছিল, কিন্তু ধন-সম্পদ ও জ্ঞান-গরিমা সন্ত্বেও গর্ব-অহংকারের কারণে তার সব যোগ্যতা ব্যর্থ হয়ে যায়। সুতরাং গর্ব-অহংকার সর্বতোভাবে পরিত্যাজ্য।
- ৯. অতীতে ধনবল ও জনবলের দিক থেকে অনেক বেশী শক্তিশালী লোকের অস্তিত্ব দুনিয়াতে ছিল ; কিন্তু তাদের ধন-জন তাদেরকে ধ্বংস থেকে রক্ষা করতে পারেনি। বর্তমানেও এর অনেক উদাহরণ আমাদের সামনে রয়েছে। আর ভবিষ্যতেও আল্লাহর এ নিয়মের কোনো ব্যতিক্রম হবে না।
- ১০. সুখ-সম্ভোগে বিভোর হয়ে এমন আনন্দ-উল্লাস করা নিন্দনীয় যা অহংকারের সীমায় পৌছে যায়।
- ১১. দুনিয়াতে আল্লাহ যাকে যতটুকু নিয়ামত দিয়েছেন সেটাকেই আল্লাহর দান মনে করতে হবে। এ নিয়ামতকে নিজ যোগ্যতার ফল মনে করা অকৃতজ্ঞতা।
- ১২. অন্যের ধন-সম্পদ দেখে ঈর্যান্বিত হওয়া জ্ঞানীর কাজ নয়। অনেকে অবৈধ পস্থায় অর্থের পাহাড় গড়ে তোলে। এটা তার জন্য কোনো মতেই কল্যাণকর নয়।
- ১৩. বুদ্ধি-জ্ঞানসম্পন্ন ব্যক্তিদের জন্য স্বাভাবিক পথে আল্লাহ যা দেন সেটাই উত্তম সম্পদ। এর উপরই তাঁরা সবর করেন।
- ১৪. ঈমান ও সংকাজই হলো আল্লাহর কাছে উত্তম সম্পদ। যাদেরকে আল্লাহ ঈমান, সংকাজ ও সবরের মতো মূল্যবান সম্পদ দান করেছেন। তারাই আখিরাতে সফলকাম।

- । ১৫. সকল অবস্থায় সবরকারীগণ ছাড়া ঈমান ও সংকাজের মতো মহামূল্যবান সম্পদ অর্জনী করা যায় না।
- ১৬. আল্লাহ যাকে রিথিকের প্রাচুর্য দান করেন, তা একধার প্রমাণ নয় যে, তার উপর আল্লাহ অত্যন্ত সন্তুষ্ট।
- ১৭. যাকে আল্লাহ পরিমিত রিথিক দান করেন, তা-ও একথার প্রমাণ নয় যে, আল্লাহ তাঁর উপর অসপ্তুষ্ট।
- ১৮. রিষিক বাড়ানো কমানো সবই আল্লাহর কাজ। ঈমান ছাড়া রিষিকের প্রাচুর্য দ্বারা আখিরাতে সফলতা লাভ কনোক্রমেই সম্ভব নয়। সুতরাং সকল অবস্থাতেই ঈমান ও সৎকাজের মাধ্যমে জীবন-যাপন করতে হবে।

### সুরা হিসেবে রুকু'-৯ পারা হিসেবে রুকু'-১২ আয়াত সংখ্যা-৬

﴿ الْأَخْرِةُ نَجْعَلُهَا لِلْنِينَ لَا يُرِينُونَ عُلُوا فِي الْأَرْضِ ﴿ وَلَا عَلُوا فِي الْأَرْضِ لَا يُرِينُونَ عُلُوا فِي الْأَرْضِ لَا يَعْلَمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَى اللَّ

وَلَا فَسَادًا ﴿ وَ الْعَاقِبَةُ لِلْهُ تَقِينَ ۞ مَنْ جَاءَ بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ خَيْرٌ مِنْهَا عَ अ काসाम সৃষ্টি করতে ; আর ভভ পরিণাম তো মুতাকীদের জন্য نا ৮৪. যে ব্যক্তি নেককান্ধ নিয়ে আসবে (আখিরাতে) তার জন্য তা থেকে উত্তম ফল থাকবে।

ومَنْ جَاءُ بِالسِيئَةِ فَلَا يُجُزَى النِيئِينَ عَوْلُوا السِيئَةِ فَلَا يُجُزَى النِينِينَ عَوْلُوا السِيئَةِ فَلَا يُجُزَى النِينِينَ عَوْلُوا السِيئَةِ فَلَا يُجُزَى النِينَاتِ عَالَمَ السِيئَةِ فَلَا يُجُزَى النِينَاتِ عَوْلُوا السِيئَةِ فَلَا يُحْرَبُونَ السِيئَةِ فَلَا يُجُزَى النِينَاتِ عَوْلُوا السِيئَةِ فَلَا يُجُزَى النِينَاتِ عَوْلُوا السِيئَةِ فَلَا يُجُزَى النِينَاتِ عَوْلُوا السِيئَةِ فَلَا يُحْرَبُونَ النَّهِ السِيئَةِ فَلَا يُحْرَبُونَ النَّهِ السِيئَةِ فَلَا يُحْرَبُونَ النَّهِ النَّهِ النَّهِ السَّيِنَاتِ السِيئَةِ فَلَا يُحْرَبُونَ النَّهِ السَّيِنَاتِ السِيئَةِ فَلَا يُحْرَبُونَ النَّهِ النَّهِ النَّهِ النَّهِ النَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّ

তি نَجْعَلُ +ها)-نَجْعَلُهَا ; আখিরাতের ; الدَّارُ : আমি নির্দিষ্ট করে রেখেছি : الدَّارُ : তাদের জন্য যারা : عُلُوا ; চায় না ; الْذَيْنَ : তাদের জন্য যারা : وَهِ अवाग कরছে - عُلُوا : দুনিয়াতে : وَهِ إِلْاَرْضِ : क्ष्मण প্রকাশ করছে - وَى الْأَرْضِ : मृनिয়াতে : وَهِ : भ-ना न्रिष्ठि कরতে : क्ष्मण कরতে : الْدَالُ الْمَاقِبَ اللَّهُ وَهِ अवाग कরছে - الْمَاقِبَ الْمُرْضِ : प्रिनायां हे : ज्याता न्रें : च्याता हे : च्याता है : च्याता ह

১০৪. এখানে 'আখিরাতের বাসস্থান' বলে জান্নাত বুঝানো হয়েছে, যা প্রকৃতপক্ষে চূড়ান্ত সফলতার স্থান হিসেবে নির্দিষ্ট।

১০৫. অর্থাৎ এ জান্নাত তাদের জন্য, যারা নিজেদের শ্রেষ্ঠত্ব প্রচেষ্টায় নিয়োজিত নয় এবং যারা বিদ্রোহী, অহংকারী ও সৈরাচার হয়ে দুনিয়াতে জীবনযাপন করে না ; বরং নিজেকে আল্লাহর অনুগত বান্দাহ বা গোলাম হিসেবে জীবনযাপন করে।

১০৬. 'ফাসাদ' দ্বারা অন্যের উপর যুলুম করা বুঝানো হয়েছে। কোনো কোনো মুফাস্সিরের মতে সকল প্রকার গুনাহ-ই ফাসাদ, কেননা গুনাহের ফলে দুনিয়াতে জলে ু

## الله مَا كَانُوا يَعْمَلُ وَنَ ﴿ إِنَّ النِّنِي فَرَضَ عَلَيْكَ الْقُرَانَ তা ছাড়া যা তারা করতো। ৮৫. নিকরই যিনি আপনার প্রতি ক্রুআনকে ফর্য করেছেন

رَادُ كَ إِلَى مَعَادِ ﴿ قَـلَ رَبِي اَعَلَمُ مَنْ جَاءَ بِالْهَـلَى وَمَنْ هُوَ जिन चवनार वाननात धाननात धानात धानर्जन इस्म (खनाक्षिर्ण) कितिरात नात्रे॰॰ ; जानि वन्न—"जामात প্রতিপাদক ভালই জানেন কে হিদারাত নিরে এসেছে আর কে সে

الذي ; ভাড়া ; ن-তা, যা الذي : তারা করতো। الح الأ-الذي : তারা করতো। الكذي : তারা করতো। الكذي : विन्ठग्नरे । विन्रग्नरे । विन्र्यो । विन्रग्नरे । विन्र्यो । विन्रग्नरे । विन्रग्नरे । विन्रग्नरे । विन्रग्नरे । विन्रग्नरे । विन्र्या । विन्रग्नरे । विन्रग्नरे । विन्र्यो । विन्यो । विन्र्यो । विन्र्यो । विन्र्यो । विन्र्यो । विन्र्यो । विन्

স্থলে 'ফাসাদ' ছড়িয়ে পড়ে। ফাসাদ এমন এক বিকৃতি যা সত্য পথ থেকে বিচ্যুত হবার ফলে অনিবার্যভাবে দেখা দেয়। আল্লাহর আইনের সীমালংঘন করে মানুষ যাকিছু করে তা সবই 'ফাসাদ'। হারাম পথে ধন-সম্পদ অর্জন এবং হারাম পথে তা ব্যয়ের ফলেও দুনিয়াতে ফাসাদ সৃষ্টি হয়।

১০৭. অর্থাৎ পরকাশীন সাফল্যের জন্য ঔদ্ধত্য ও দান্ধিকতা পরিহার এবং তাকওয়া তিত্তিক জীবন পরিচালনা করতে হবে।

১০৮. অর্থাৎ আপনার প্রতি কুরআন নাযিল করে তার তিলাওয়াত, প্রচার, শিক্ষা দান এবং তার পথ নির্দ্দেশনা অনুসারে বিশ্বজাহানের সংক্ষার করার দায়িত্ব আপনার উপর ন্যন্ত করেছেন।

১০৯. 'মাআদ' অর্থ প্রত্যাবর্তন স্থল তথা যেখানে ফিরে যেতে হবে। এ শব্দ দারা করেকটি অর্থই বুঝানো হয়ে থাকতে পারে। তাফসীরবিদদের মতে জানাতে মানুষকে ফিরে যেতে হবে। আপনি যদি আপনার উপর অর্পিত দায়িত্ব যথাযথ পালন করেন, তাহলে আক্লাহ তা'আলা আপনাকে জানাতে ফিরিয়ে নেবেন।

কোনো কোনো মুফাস্সির বলেছেন, 'মাআদ'-এর আর একটি অর্থ 'মঞ্চা'। অর্থাৎ যদিও কিছুদিনের জন্য আপনাকে জন্মভূমি মঞ্চা ত্যাগ করে মদীনায় হিজরত করতে হচ্ছে, কিন্তু আল্লাহ আপনাকে পুনরায় মঞ্চায় ফিরিয়ে আনবেন। জন্মভূমি থেকে আপনার বিচ্ছেদ ক্ষণস্থায়ী। তবে আল্লাহ তা'আলা এ শব্দটিকে ব্যাপক অর্থবােধক হিসেবে ব্যবহার করেছেন, সূতরাং একে ব্যাপক অর্থে ব্যবহার করাই উচিত। যাতে করে দুনিয়া ও আখিরাত উভয় স্থানের সাথে সংশ্লিষ্ট অর্থেই একে ব্যবহার করা সমিচীন হবে। এ দিক থেকে এর

## قُيْ صَلَّلِ مُبِيْسِي ﴿ وَمَا كُنْتَ تَرْجُوا أَنْ يُلْقَى الْيُسْكَ الْكِتْبُ र्य श्रकामा भवस्र्वेषात मर्था भर्ष आरह। ৮৬. आत आभिन र्षा अक्षन आमा करतनित या, आभनात श्रिष्ठ व किष्ठाव नायिन कता स्ट्रत

তবে (এটাতো) আপনার প্রতিপাদকের পক্ষ থেকে অনুগ্রহ<sup>১১০</sup> অতএব আপনি কান্ধিরদের জন্য সাহায্যকারী কখনো হবেন না<sup>১১১</sup>। ৮৭. আর তারা যেন কিছুতেই আপনাকে বিরত রাখতে না পারে

مَا كُنْتُ ; আপনিতো আশা করেননি : مُبِيْنِ ; একপশ্য। ﴿ وَهَا اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

ঘারা আল্লাহ তা'আলা তাঁর রাস্লকে দুনিয়াও আখিরাত উভয় স্থানে সফলতার প্রতিশ্রুতি দান করেছেন বলে বুঝা যায়। ইতিপূর্বে ৫৭ আয়াত থেকে এ পর্যন্ত কাফিরদের সাথে আলোচনার পরিপ্রেক্ষিতে আল্লাহ তা'আলা তাঁর নবীকে বলছেন যে, হে নবী ! আপনার প্রতিপালক আপনার উপর তাঁর কালাম কুরআন মাজীদের পতাকা উর্ধ্বে তুলে ধরার যে দায়িত্ব অর্পণ করেছেন তাতে তিনি আপনাকে ধ্বংস করে দিতে পারেন না। বরং তিনি আপনাকে এমন উচ্চ মর্যাদায় পৌছাতে চান, যা এ কাফিররা আজ কল্পনাও করতে পারে না। প্রকৃতপক্ষে আল্লাহ তা'আলা মাত্র কয়েক বছরের মধ্যে এ দুনিয়ায় এ কাফিরদের চোখের সামনে সমগ্র আরব দেশে আপনাকে এমন নিরংকুশ ক্ষমতা দান করেছেন যাকে বাধাদানকারী কোনো শক্তির অন্তিত্বই সেখানে ছিল না। তার দীন ছাড়া অন্য কোনো দীনের অন্তিত্বও সেখানে বাকী থাকলো না। আরবের ইতিহাসে এর আলে সমগ্র আরব উপধীপে কোনো এক ব্যক্তির একচ্ছত্র কর্তৃত্ব প্রতিষ্ঠার কোনো নজীর স্থাপিত হতে দেখা যায়নি। আরবের লোকেরা কেবলমাত্র রাজনৈতিকভাবেই তাঁর দলভুক্ত হয়নি বরং সকল দীন বিশুপ্ত করে দিয়ে স্বাই তাঁর দীনের অনুসারী হয়ে গেল।

১১০. রাস্লুল্লাহ (স)-এর নবুওয়াতের প্রমাণ হিসেবে একথাটি আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেছেন। নবুওয়াত পাওয়ার কিছুক্ষণ আগেও তিনি জানতেন না যে, তাঁকে নবী হিসেবে আল্লাহ তা'আলা মনোনীত করবেন এবং এজন্য তিনি কখনো আকাজ্জিত ছিলেন না। ঠিক একই অবস্থা ছিল মৃসা (আ)-এর বেলায়। মৃসা (আ) মোটেই জানতেন না যে, তাকে নবী করা হচ্ছে এবং এক বিরাট দায়িত্ব পালনের জন্য তাঁকে মনোনীত করা হয়েছে। হঠাৎ চলার পথে তাঁকে ডেকে নিয়ে নবীর দায়িত্ব তাঁর উপর তুলে দিয়ে

# عَى أَيْتِ اللهِ بَعْنَ إِذْ أَنْزِلَتَ الْيَاكَ وَادْعَ إِلَى رَبِّكَ وَلاَ تَكُونَى عَنَ أَيْتِ اللهِ بَعْنَ إِذْ أَنْزِلَتَ الْيَاكَ وَادْعَ إِلَى رَبِّكَ وَلاَ تَكُونَى عَنَا اللهِ بَعْنَ اللهِ عَنْهَ اللهِ عَنْهَ اللهِ عَنْهَ اللهِ عَنْهَ اللهِ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ عَنْ اللهُ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ عَنْ عَنْهُ عَنْ عَنْهُ عَ

مِنَ الْمُشْرِكِيْسِ فَ وَلَا تَنْ عُ مَعَ اللَّهِ الْمَا أَخُورُ لَا الْسَهِ اللَّهُ وَتَنْ عَلَيْهِ الْمَا أَخُورُ لَا الْسَهُ وَلَا هُو تَنْ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّا اللَّلَّ اللَّهُ اللَّهُ ا

## كُلُّ شَيْ هَالِكُ إِلَّا وَجْهَدُ لَدُ الْحُكْرُ وَ إِلَيْدِ تُرْجَعُونَ ٥ُ

সবকিছুই ধ্বংসশীল তাঁর (আল্লাহর) সন্তা ছাড়া<sup>১১০</sup> ; বিধান তো তাঁরই<sup>১১৪</sup>, এবং তাঁর দিকেই তোমরা প্রত্যাবর্তিত হবে।

তাঁর নিকট থেকে এমনসব কাজ নেয়া হয়, যার সাথে তার পূর্বেকার কাজের কোনো মিল-ই নেই।

মুহাম্মাদ (স)-ও ছিলেন আমানতদার, বিশ্বন্ত, শান্তিপ্রিয়, ভদ্র, ওয়াদা পালনকারী, অন্যের অধিকারের ব্যাপারে সচেতন ও জনসেবার ভাবধারায় উচ্ছ্বল একজন ব্যক্তি মাত্র। তাঁর জীবন ছিল এমন একজন সং ব্যবসায়ীর জীবন। তিনি সহজ-সরল ও বৈধ পথে রুজী-রোজগার করতেন। পরিবার-পরিজনদের সাথে হাসিখুলী জীবনযাপন করতেন, মেহমানদের আপ্যায়ন করতেন, দুঃখী জনকে সাধ্যমত সাহায্য করতেন এবং আত্মীয় স্বজনদের সাথে সদ্মবহার করতেন। আর কখনো কখনো একান্তে নির্দ্ধনে ধ্যান মগ্ন হতেন—এটাই ছিল তাঁর স্বাভাবিক জীবন। এ ধরনের একজন লোক হঠাৎ এক অসাধারণ বক্তব্য নিয়ে জনগণের সামনে এগিয়ে আসা, এত বিয়াট পরিবর্তন হঠাৎ করে একজন মানুষের ইচ্ছাকৃত প্রচেষ্টার দ্বারা আসতে পারে না। তারপর তিনি নিজেও নবুওয়াতের প্রত্যাশী ছিলেন না। নবুওয়াত প্রান্তির প্রাথমিক অবস্থাও প্রমাণ করে যে, এটা কোনো

পূর্ব থেকে পরিকল্পিত কোন ব্যাপার ছিল না। এটা আল্পাহর অপার রহমতের বহিঃপ্রকাশী। মাত্র। এতে কোনো প্রকার সংশয়ের অবকাশ নেই।

মুহামাদ (স)-এর নবুওয়াত পূর্বেকার জীবন এবং নবুওয়াত পাওয়াকালীন অবস্থা-ই তাঁর নবুওয়াতের অকাট্য প্রমাণ, যা একজন সত্যানেষী মানুষের পক্ষে অস্বীকার করা সম্ভব নয়। কুরআন মাজীদে বিভিন্ন আয়াতে এটাকে নবুওয়াতের প্রমাণ হিসেবে পেশ করা হয়েছে। সূরা ইউনুসের ১৬ আয়াতে বলা হয়েছে—

"(হে নবী!) আপনি বলে দিন—আল্লাহ যদি চাইতেন তবে আমিও এটা (কুরআন) তোমাদেরকে পড়ে শোনাতাম না এবং তিনিও এটা তোমাদেরকে জানাতেন না; আমিতো তোমাদের মধ্যে এর আগে জীবনের দীর্ঘ সময় অবস্থান করেছি; তবে কি তোমরা এতটুকু বুঝ না ?"

সূরা আশ শূরার ৫২ আয়াতে বলা হয়েছে—

"এভাবেই আমি আপনার প্রতি ওহী প্রেরণ করেছি আমার নির্দেশে রহ-কে তথা জিবরাঈলকে; আপনিতো জানতেন না যে, কিতাব কি এবং এ-ও জানতেন না ঈমান কি ? কিন্তু আমি এটাকে (কুরআন) করেছি এক জ্যোতি হিসেবে, যার সাহায্যে আমি আমার বান্দাহদের মধ্যে যাকে চাই পথের দিশা দিয়ে থাকি; নিন্চয়ই আপনি এর সাহায্যে সরল সঠিক পথ প্রদর্শন করেন।"

১১১. অর্থাৎ আপনি না চাইতেই আল্লাহ যখন আপনাকে এ নিয়ামত দান করেছেন, তখন আপনার কর্তব্য হচ্ছে আপনার সময় ও শ্রম এ দীনের প্রচার ও প্রসারের কাজে ব্যয় করা। এভাবে আল্লাহ তা'আলা কাফিরদেরকে শুনিয়ে তাঁর নবীকে নির্দেশ দিচ্ছেন যে, কাফিরদের যাবতীয় বিরোধিতা সত্ত্বেও আপনি আপনার দায়িত্ব পালন করে যান। আপনার এ দাওয়াতের ফলে সত্যের দুশমনরা তাদের স্বার্থহানীর যেসব আশংকা প্রকাশ করুক না কেন, সেদিকে আপনি ভ্রুক্ষেপও করবেন না।

১১২. অর্থাৎ আল কুরআনের প্রচার ও প্রসারের কাজ এবং সে অনুসারে কাজ করা থেকে যেন আপনাকে বিরত রাখতে না পারে।

১১৩. 'ওয়াজহাহু' দ্বারা আল্লাহর সন্তাকে বুঝানো হয়েছে। অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলার সন্তা ব্যতীত সবকিছুই ধ্বংস হয়ে যাবে।

১১৪. অর্থাৎ মানুষের দুনিয়াতে চলার বিধি-বিধান দেয়ার অধিকার একমাত্র তাঁরই জন্য নির্দিষ্ট।

### ৯ম রুকৃ' (৮৩-৮৮ আয়াত)-এর শিক্ষা

১. দুনিয়াতে যারা গর্ব-অহংকার পরিহার করে ঈমান, সৎকর্ম ও আল্লাহভীতি সহকারে জীবনযাপন করবে তাদের পরিণাম আখিরাতে শুভ হবে।

- ২. আস্মাহ তা'আলা সত্যিকার মুঁ'ষিন বান্দাহদের নেক আমলের প্রতিদান অনেক বেশী বেশী দান করবেন। অপরদিকে অপরাধিদের মন্দ কাজের শাস্তি তাদের কাজের সমানই দেবেন, মোটেই বেশী শাস্তি দেবেন না।
- ৩. আল্পাহর কুরআনের প্রচার ও প্রসারের কাজে যারা নিয়োজিত তাদেরকে আল্পাহ তা আলা দুনিয়া ও আধিরাতে তাদের আকাজ্জিত মর্যাদা দান করবেন। অর্থাৎ দুনিয়াতে মর্যাদা দান করবেন এবং আধিরাতে জান্নাত দান করবেন।
- কুরআন মাজীদ মানব জাতির জন্য আল্লাহর পক্ষ থেকে রাস্লের মাধ্যমে প্রদন্ত এক বিরাট
  অনুর্থাহ। মানুষের কর্তব্য তার প্রচার-প্রসার ও তদনুযায়ী কাজ করে এ অনুর্থাহের শোকর আদায় করা।
- ৫. সত্য विद्राधित्रा ये किष्टूर क्रक्नक ना क्वन क्रूत्रपात्मत प्रनुमात्रीत्मत त्म मिरक क्वल्म क्रतात क्वांना थरमांक्वन त्मर ; वत्रः निरक्षत्र कांक करत्र याख्यारे छात्मत्र कर्षत्र ।
- ७. कांकित ७ भूगतिकामत मकम सङ्यक्षात्क উপেক্ষা करत्र मानुसरक मरणात मिरक छथा आङ्गार त्रांस्त्रम आमामीरनत मिरक माधवाण मिरण शरा ।
- न. नएउत्र माध्यां एथिक वित्र थाका यूर्णतिकरम्त्र कार्ष्ट्य महाग्रण कतात गायिन । मुणताः व काल थिक कथना वित्र थाका यात ना ।
  - ৮. कुत्रपान प्रथारान ७ এর निर्मिण भागन प्राप्ताहत माहाया गांछ श्रकाणा विखरा पर्छात्नत উপारा ।
- ৯. जान्नार शक्ता कात्ना रैमार छथा स्क्रम माठा तरे । जान्नारत स्क्रप्तत विभन्नीए जना कात्ना मृष्टित स्क्रम माना यात्व ना ।
- ১১. আল্লাহ যেহেতু একমাত্র ইলাহ বা স্কুমদাভা, সুতরাং দুনিয়াতে স্কুমও চলবে তাঁর। মানব জীবনে সকল বিধি-বিধান দেয়ার অধিকারও একমাত্র তাঁরই।
- ১২. সকল সৃষ্টিকে একমাত্র তাঁর দিকেই ফিরে যেতে হবে। এছাড়া অন্য কোথাও যাওয়ার উপায় নেই।

সূরা আল কাসাস সমাও

## সুরা আল আনকাবৃত-মা**কী** আয়াত ঃ ৬৯ রুকৃ' ঃ ৭

#### নামকরণ

সূরার ৪১ আয়াতে উল্লিখিত 'আল আনকার্ত' শব্দটিকে এ সূরার নাম হিসেবে গ্রহণ করা হয়েছে। অর্থাৎ এটা সেই সূরা যার মধ্যে 'আল আনকাবৃত' শব্দটি উল্লিখিত হয়েছে।

### নাবিলের সময়কাল

স্রার আলোচিত বিষয়গুলো সম্পর্কে চিন্তা করলে এটা প্রতীয়মান হয় যে, স্রাটি মুসলমানদের হাবশায় হিজরতের কিছু আগে মাক্কী জীবনে নাথিল হয়েছে। এ স্রায় মুনাফিকদের সম্পর্কে যে আলোচনা এসেছে, তা মদীনায় প্রকাশিত মুনাফিক নয়, বরং মক্কায় কাফিরদের যুলুম-নির্যাতনে এবং কঠোর শারীরিক নিপীড়নের ভয়ে যেসব মুসলমান মুনাফিকী নীতি অবলম্বন করেছিল তাদের সম্পর্কে ছিল। আর হিজরত সম্পর্কে যে উপদেশ এ স্রায় দেয়া হয়েছে, তা-ও ছিল মদীনায় হিজরতের আগে হাবশায় হিজরত সম্পর্কে।

#### আলোচ্য বিষয়

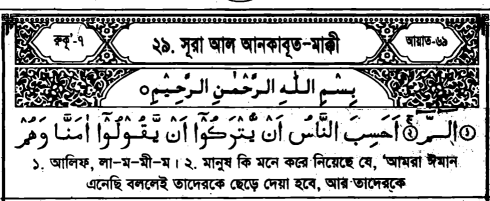
এ স্রা নাথিল হওয়াকালীন মক্কার মুসলমানদের অবস্থা ছিল অত্যন্ত করুণ। কাফিররা মুসলমানদের উপর পূর্ণ শক্তিতে নির্যাতন-নিপীড়ন চালিয়ে যাচ্ছিল। ইসলামের বিরোধিতায় তারা তাদের সর্বশক্তি নিয়োগ করেছিল। শেষ পর্যন্ত নির্যাতিত মুসলমানদের হাবশায় হিজরত করতে হয়েছিল। এমতাবস্থায় মহান আল্লাহ মুসলমানদের মধ্যে ঈমানের উপর দৃঢ়তা, সাহস ও অবিচলতা সৃষ্টি এবং দুর্বল মুসলমানদের মধ্যে মনোবল সৃষ্টি করার লক্ষ্যে এ সূরা নাথিল করেন।

এছাড়া এ সূরাতে নিম্নোক্ত বিষয়গুলোও উল্লেখিত হয়েছে—

- (১) কাফিরদেরকে ভীতি প্রদর্শন করে বলা হয়েছে যে, সত্যের বিরোধিতা করে অতীতের জাতিগুলো যে পরিণতির সমুখীন হয়েছে তোমরা নিজেদের জন্য তেমন পরিণতি ডেকে এনো না।
- (২) যেসব যুবক মুসলমান হয়েছে, তাদের পিতা-মাতার পক্ষ থেকে তাদেরকে দীন ত্যাগ করার জন্য যেসব চাপ ও প্রশ্ন তুলে ধরা হয়েছে তার জবাব দেয়া হয়েছে।
- (৩) নও-মুসলিমদেরকে তাদের গোত্রের লোকেরা দীন থেকে ফিরিয়ে নেয়ার জন্য যেসব কথাবার্তা বলতো সেসব কথাবার্তারও জবাব দেয়া হয়েছে।
- (৪) আগেকার নবীদের কাহিনী বর্ণনা করে তাদের উপর আপতিত যুলুম-নির্যাতনের বর্ণনা দিয়ে তাদের সবর এবং আল্লাহর উপর তাওয়াক্কুল এবং অবশেষে আল্লাহর

সাহাব্য লাভের বর্ণনা দানের মাধ্যমে মুসলমানদের মনোবল দৃঢ় করার চেষ্টা করী হয়েছে। তাদেরকে আশ্বাস দেয়া হয়েছে যে, আল্লাহর সাহায্য অবশ্যই আসবে। আল্লাহর সাহায্য আসতে দেরী হওয়ার অর্থ এটা নয় যে, তা আদৌ আসবে না। ঈমানের পরীকার জন্য একটা সময় অতিবাহিত হওয়া প্রয়োজন। আর কাফিরদের কর্মকাণ্ডের জন্য তাদের পাকড়াও হতে দেরীর অর্থও এটা নয় যে, তারা পাকড়াও থেকে পার পেয়ে যাবে। অতীতের ধ্বংসপ্রাপ্ত জাতিদের ধ্বংসবিশেষ এর সাক্ষী হিসেবে দাঁড়িয়ে আছে।

- (৫) মুসলমানদেরকে দিকনির্দেশনা দেয়া হয়েছে যে, তোমাদের উপর আপতিত যুলুম-নির্যাতন সহ্যসীমা অতিক্রম করলে প্রয়োজনে দেশত্যাগ করতে হবে, তবুও ঈমান ত্যাগ করা যাবে না। কেননা আল্লাহর যমীন সংকীর্ণ নয়। ঈমান-আকীদা নিয়ে যদি এদেশে বসবাস করা না যায়,তাহলে যেখানে তা সম্ভব সেখানে হিজরত করতে হবে।
- (৬) কাফিরদেরকেও বুঝানোর চেষ্টা করা হয়েছে। তাওহীদ ও আখিরাতকে যুক্তির সাহায্যে এ দুটোর সত্যতার প্রমাণ পেশ করা হয়েছে এবং তৎসঙ্গে শিরক-এর কুফল সম্পর্কে আলোচনা করা হয়েছে। বিশ্ব-জাহানে ছড়িয়ে থাকা আল্লাহর নিদর্শনাবলীর প্রতি কাফির-মুশরিকদের দৃষ্টি আকর্ষণ করে রাস্পুল্লাহ (স)-এর দাওয়াতের সত্যতা প্রমাণ করা হয়েছে।



لاَ يَفْتَنَـُونَ ﴿ وَلَقَلَ فَتَنَـا الَّنِ يَــِينَ مِنْ قَبِلُهِمْ لِلْيَعْلَى ــنَ اللهُ ا

- ১. মাকী জীবনে যারা ইসলাম গ্রহণ করেছিলেন তাদের উপর কাফির-মুশরিকদের পক্ষ থেকে যে অবর্ণনীয় যুলুম-নির্যাতন চলেছিল, সে অবস্থার পরিপ্রেক্ষিতে আয়াত নাযিল হয়েছিল।। তখন অবস্থা এমন ছিল যে, কোনো গোলাম বা দরিদ্র লোক ইসলাম গ্রহণ করলে তাকে ভীষণভাবে মারপিট এবং নির্যাতন করা হজো। সে যদি কোনো দোকানদার হতো বা কারিগর হতো তাহলে তার রুশী-রোজগারের পথ বন্ধ করে দেয়া হতো। ইসলাম গ্রহণকারী ব্যক্তি যদি কোনো প্রভাবশালী পরিবারের লোক হতো, ভার পরিবারের পক্ষ থেকে তাকে নানাভাবে কট্ট দেয়া হতো। এ অবস্থায় মকায় এক ভীতিজনক পরিবেশ সৃষ্টি হয়েছিল। এ কারণে কিছু লোক এমন ছিল যে, নবী (স)-এর নবুওয়াতের সত্যতা তাদের সামনে পরিষ্কার থাকা সত্ত্বেও ঈমান আনতে ভয় করতো। আর কিছু লোক এমনও ছিল যে, ঈমান আনার পরও ভয়াবহ শান্তির মুখোমুখী হলে কাফিরদের সামনে নতজানু হয়ে যেতো। এ অবস্থায় যদিও দৃঢ় ঈমানদার সাহাবায়ে কিরামের অবিচল নিষ্ঠার মধ্যে কোনো প্রকার দোদুল্যমানতা সৃষ্টি করতে পারেনি, তবুও তাদের মনে চঞ্চলতা সৃষ্টি হয়ে যেতো। এমন এক পরিস্থিতিতে আয়াতটি নাযিল হয়েছে। আলাহ তা আলা মু'মিনদেরকে বুঝাতে চান যে, ইহ-পরকালীন সাফল্যের জন্য ভোমাদের প্রতি

আমার যে ওয়াদা রয়েছে, তা ওধু মৌখিক ঈমানের দাবীর উপর ভিত্তি করে তোমাদেরকৌ দেয়া যেতে পারে না, বরংপ্রত্যেক ঈমানের দাবীদারকে ঈমানের পরীক্ষায় উত্তীর্ণ হতে হবে। তাকে তার ঈমানের দাবীর সত্যতার সপক্ষে প্রমাণ পেশ করতে হবে।

অতীতের মু'মিনদের উপর এর চেয়েও কঠিন নির্যাতনের ঝড় বয়ে গেছে। তাদের কাউকে মাটিতে গর্ত করে তাতে বসিয়ে দিয়ে তার মাধার উপর করাত চালিয়ে দেয়া হয়েছে এবং তাকে দু' টুকরো করে ফেলা হয়েছে। কারো অঙ্গ-প্রত্যক্তের সন্ধিস্থলে লোহার চিরুনি দিয়ে আঁচড়িয়ে নির্যাতন করা হয়েছে যাতে সে ঈমান থেকে ফিরে আসে।

নবী-রাসূলগণকেও বিভিন্ন প্রকার পরীক্ষার সম্থীন হতে হয়েছে।

কুরআন মাজীদের অনেক জায়গায় এধরনের কথা বলা হয়েছে। যেখানে মুসলমানদের মধ্যে ভীতি সঞ্চারের অবস্থা সৃষ্টি হয়েছে, সেখানেই এ জাতীয় কথা দ্বারা মুসলমানদের মনের চঞ্চল অবস্থাকে ধৈর্য ও সহিষ্ণুতায় রূপান্তর করার চেষ্টা করা হয়েছে।

মদীনার জীবনের শুরুতে অর্থনৈতিক সংকট, বাইরের বিপদ, ভেতরের ইয়াছদী ও মুনাফিকদের ষড়যন্ত্র যখন মুসলমানদেরকে পেরেশান করে তুলেছিল, তখন আল্লাহ তা আলাই সুরা আল বাকারার ২১৪ আয়াতে বলেন—

"তোমরা কি মনে করে নিয়েছো যে, তোমরা জান্নাতে চলে যাবে, যদিও এখন পর্যন্ত তোমাদের উপর তাদের অবস্থার অনুরূপ অবস্থা আপতিত হয়নি, যারা তোমাদের আগে গত হয়ে গেছে। তাদেরকে স্পর্ণ করেছে অর্থ-সংকট ও দুঃখ-ক্রেশ। তারা এমনভাবে ভীত-শিহরিত হয়েছিল যে, রাসূল এবং তাঁর সাথে যারা ঈমান এনেছিল তারা বলে উঠেছিল—'আল্লাহর সাহায্য কখন আসবে?'হাঁ আল্লাহর সাহায্য একান্তই নিকটে।"

ওহোদ যুদ্ধের পর মুসলমানদের উপর একটি কঠিন অবস্থার অবতারণা হয়, তখন আল্লাহ তা আলা সূরা আলে ইমরানের ১৪২ আয়াতে ইরশাদ করেন—

"তোমরা কি ধারণা করো যে, তোমরা এমনিই জানাতে ঢুকে যাবে, অথচ এখনও আল্লাহ জেনে নেননি (প্রকাশ করেননি) তোমাদের মধ্যে কারা জিহাদ করেছেন এবং কারা ধৈর্যশীল ?"

্ এছাড়াও এ জাতীয় বক্তব্য সূরা আলে ইমরানের ১৭৯ আয়াত, সূরা তাওবার ১৬ আয়াত এবং সূরা মুহামাদের ৩১ আয়াতেও বলা হয়েছে।

- ২, অর্থাৎ তোমাদের উপর যা অতিবাহিত হচ্ছে তা কোনো নতুন কিছু নয়। অতীতেও যারা ঈমানের দাবী করেছে, এ দাবীর সত্যতার পরীক্ষা নেয়া হয়েছে। বিনা পরীক্ষায় কাউকে ছেড়ে দেয়া হয়নি। সুতরাং তোমরাও ঈমানের পরীক্ষা দেয়া ব্যতীত ছাড়া পাবে না।
- ৩. অর্থাৎ আক্লাহ তা'আলা জেনে নেবেন—ঈমানের দাবীতে কারা সত্যবাদী আর কারা মিথ্যাবাদী। আল্লাহ তা'আলাতো মানুষের জন্মের পূর্ব থেকেই তাদের সত্যবাদিতা ও মিথ্যাবাদিতাসমূহকে জানেন, তারপরও পরীক্ষার মাধ্যমে জানার অর্থ হলো—এ পার্থক্যকে অপরাপর লোকদের কাছে প্রকাশ করে দেবেন, যাতে করে তারাও বুঝতে

الْزِيْسَ مَلُ قُوْا وَلَيْعَلَى الْكَزْبِيْنَ ﴿ الْأَيْسَ الْزِيْسَ يَعْمَلُونَ जारमत्रक याता अञ्जामी हिन এवং অवनाउँ रमत्थ नित्यक प्रशावामीरमत्रक । 8. आत जाता कि यान करत नित्यह याता करत

السَّيَّاتِ أَنْ يَسْبِقُ وْنَا لَسَاءَ مَا يَحْكُمُ وْنَ۞َمَنْ كَانَ يَرْجُوا अन्तर्वाष्ठ<sup>8</sup> त्य, जात्रा जामात त्थत्क विशिद्ध यात्व<sup>त</sup>, जा कंजरे ना मन्न या जात्री कांग्रमांना करत । ९. त्य गुक्ति जांना त्रात्थ

لَقَاءُ اللهِ فَانَ اَجَلَ اللهِ لَاتِ وَهُو السَّمِيعُ الْعَلِيْرُ ﴿ وَمَنْ جَاهَلَ اللهِ فَانَ اَجَلَ اللهِ لَاتِ وَهُو السَّمِيعُ الْعَلِيْرُ ﴿ وَمَنْ جَاهَلَ اللهِ اللهِي اللهِ الل

بر الذين الدين الدين

সক্ষম হয় যে, যাকে পুরস্কার দেয়া হয়েছে আর যাকে শান্তি দেয়া হয়েছে তা যথাযথ হয়েছে। এর মধ্যে বিন্দুমাত্র পক্ষপাতিত্বও করা হয়নি।

৪. এখানে যদিও ইংগীত করা হয়েছে কুরাইশদের সেই সমস্ত যালিম নেতৃবৃদ্দের দিকে যারা ইসলামের বিরোধিতায় নেমে ইসলাম গ্রহণকারীদের উপর নির্যাতন চালানোর ক্ষেত্রে এগিয়ে ছিল। তাদের মধ্যে ছিল ওয়ালিদ ইবনে মুগীরাহ, আবু জ্লেহেল, ওতবা, শাইবাহ, উকবাহ ইবনে আবু মু'আইত, হানজালা ইবনে ওয়াইল প্রমুখ কুরাইশ নেতৃবৃদ্দ। তবে পরবর্তী সকল যুগের নাফরমানদের সকলের প্রতিই এ আয়াত প্রযোজ্য।

ইতিপূর্বেই মুসলমানদেরকে পরীক্ষা তথা যুলুম-নির্যাতন, বিপদ-মুসীবতের মুকাবিলায় সবর ও দৃঢ়তা অবলম্বনের নির্দেশ দানের পর তাদের বিপক্ষে কাফির-মুশরিকদেরকে সম্বোধন করে এ আয়াতে ভীতি ও হুমকী প্রদর্শন করা হয়েছে।

৫. অর্থাৎ তারা যা কিছু করতে চায় (অর্থাৎ আমার রাসূলকে হেয়প্রতিপন্ন করা)
 তাতে তারা সফল হয়ে যাবে আর আমি যা কিছু করতে চাই (অর্থাৎ আমার রাস্লের

فَانَهَا يُجَاهِلُ لِنَفْسِهِ ﴿ إِنَّ اللهِ لَغَنِي عَنِ الْعَلَمِينَ ۞ وَالَّذِينَ أَمَنُوا وَالَّذِينَ أَمَنُوا وَ তবে সেতো তব্মাত্র তার নিজের জন্যই চেষ্টা-সংগ্রাম চালায় ; অবশ্যই আল্লাহ বিশ্ববাসীদের থেকে অমুখাপেক্ষী । ৭. আর যারা ঈমান আনে

وَعَمِلُوا الصَّلِحَتِ لَـنُكَفِّرَنَ عَنْهُرُ سِيَّاتِهِرُ وَلَنْجُزِيَـنَهُرُ اَحْسَى उ तिक कांक करत, তবে আমি অবশ্য অবশ্যই মিটিয়ে দেবো তাদের থেকে তাদের মন্দ কাজগুলো এবং অবশ্য অবশ্যই আমি তাদেরকে উত্তম বিনিময় দেবো

তবে তধুমাত ; بَجَاهِدُ , সেতো চেষ্টা-সংঘাম চালায় ; بَجَاهِدُ , তার নিজের জন্যই ; بُخَاهِدُ , আবশ্যই ; غَنِ - আব্লাহ ; غَنِ - নিচিত অমুখাপেক্ষী ; غَنِ - থেকে الْغَنِيُ ; বারা - الْفُلْمِيْنَ ; কমান আনে ; وَ - আর - الْفُلْمِيْنَ : করে الْفُلْمِيْنَ : নেক কাজ - الْفُلْمِيْنَ - তবে আমি অবশ্য অবশ্যই মিটিয়ে দেবো ; الْصُلْحُت : তাদের থেকে - غَمِلُوا ; ১ তাদের মন্ক কাজগুলো ; وَعَن + هُم ) - আদের থেকে ; سيات + هم ) - سَيَاتُهِمْ ; তাদের থেকে : الْمُخْرِيَنَهُمْ ; এবং : وَعَن + هُم - الْمُخْرِيَنَهُمْ ; এবং : الْمُخْرِيَنَهُمْ ; অবশ্য অবশ্যই আমি তাদেরকে বিনিময় দেবো ; الْمُسَدَ - উত্তম :

মিশনকে সফশতায় পৌছানো) তাতে আমি ব্যর্থ হয়ে যাবো—তারা কি এটা মনে করে নিয়েছে ? অথবা এ আয়াতের অর্থ এটাও হতে পারে যে, তারা কি মনে করে নিয়েছে যে, আমার পাকড়াও এড়িয়ে তারা অন্য কোথাও গিয়ে আত্মগোপন করে থাকতে সক্ষম হবে ?

- ৬. অর্থাৎ যারা বিশ্বাস করে যে, এক সময় তাদেরকে আল্লাহর সাথে সাক্ষাত করতেই হবে এবং নিজেদের এ জগতের কর্ম অনুযায়ী পুরস্কার বা শান্তি পেতে হবে। তাদের এমন ধারণা করা উচিত নয় যে, সেই সাক্ষাতের দিনটি বৃঝি অনেক দ্রে। তাদের মনে করা উচিত যে, সময় বেশী নেই এবং তাদের কাজের অবকাশও সংক্ষিপ্ত যা করা প্রয়োজন, তা করে কেলা দরকার। যেকোনো মুহূর্তে পরকালের ডাক এসে যেতে পারে। আর যারা পরকালীন জীবনে বিশ্বাস-ই করে না এবং মনে করে যে, তাদেরকে কারো কাছে জবাবদিহি করতে হবে না। এমন কোনো সময় আসবে না যখন এ জীবনের কাজের হিসেব কাউকে দিতে হবে। তাদের ব্যাপার আলাদা।
- ৭. অর্থাৎ তাদের এমন ধারণা করা উচিত নয় যে, তাদের কাজ-কর্ম, চিন্তা-চেতনা সম্পর্কে আল্লাহ কোনো খবর রাখেন না ; বরং আল্লাহ তাদের কথাবার্তা সবই শোনেন এবং তাদের কাজ-কর্ম সম্পর্কেও সম্পূর্ণ অবগত।
- ৮. 'মুজাহাদা' শব্দমূল থেকে 'ইউজাহিদু' শব্দটি উদ্ভূত। এর অর্থ কোনো বিরোধী শক্তির মুকাবিলায় চেষ্টা-সাধনা ও সংখ্যাম করা। একজন মু'মিনকে দীন বিজয়ী করার জন্য সার্বক্ষণিক সচেডনভার সাথে চেষ্টা-সাধনায় লিও থাকতে হয়। কোনো নির্দিষ্ট

# النِّنِي كَانُوا يَعْهَلُونَ ۞ وَوَسَيْنَا الْإِنْسَانَ بِوَالِلَهُ وَمُسْنَا وَإِنْ

সেসব নেক কাজের যা তারা করতো<sup>১০</sup>। ৮. আর আমি আদেশ দিয়েছি মানুষকে তার মাতাপিতার সাথে সদ্মবহার করার জন্য ; তবে যদি

- وَصَّيْنَا ; আর بَوْالدى - وَالَّذَى - قَانَوا يَعْمَلُونَ ; আর করতো الَّذَى - قَانَوا يَعْمَلُونَ بَا - عَانَوا يَعْمَلُونَ بَا - عَانَدَ - قَانَوا بَعْمَلُونَ ; আমি আদেশ দিয়েছি ; بَوَالدى - الْأَنْسَانَ ; নানুষকে - بَوَالدى + وَالدى + وَال

বিরোধী শক্তি চিহ্নিত না থাকলেও একজন মু'মিনকে মানুষের চিরশক্র শয়তানের সাথে সার্বক্ষণিক দ্বন্-সংগ্রামে লিগু থাকতে হয়। শয়তান সার্বক্ষণিক মানুষকে সব ধরনের সংকাজের ক্ষতির ভয় দেখায় এবং অসংকাজের লাভ ও লোভ-লালসা দেখায়। মু'মিনকে শয়তানের প্ররোচনার বিরুদ্ধে প্রচেষ্টা-সাধনা করতে হয়। তাকে নিজের কু-প্রবৃত্তির বিরুদ্ধেও প্রচেষ্টা-সাধনা চালাতে হয়। মোটকথা মু'মিনকে জীবনের প্রতিটি স্তরে সার্বক্ষণিকভাবে জিহাদে লিগু থাকতে হয়।

- ৯. অর্থাৎ আল্লাহ তোমাদের প্রচেষ্টা-সংগ্রাম ও যুদ্ধ-জিহাদের প্রতি মুখাপেক্ষী নন। এমন নয় যে, তোমাদের প্রচেষ্টা-সংগ্রাম না হলেপ্রভূত্ব টিকে থাকবেনা; বরং এ প্রচেষ্টা-সংগ্রাম দারা তোমরাই উপকৃত হবে। এর ফলে দুনিয়াতে তোমরা কল্যাণ ও ভালো কাজের ধারক হবে এবং আল্লাহর সম্ভোষ্ অর্জন করে আধিরাতে তার পুরস্কারস্বরূপ জানাত লাভ করতে সক্ষম হবে।
- ১০. ঈমান হলো—আল্লাহ তাঁর রাসূল ও তাঁর কিতাবের মাধ্যমে যে দাওয়াত দিয়েছেন সেগুলো আন্তরিকভাবে মেনে নেয়া। আর সংকাজ হলো—আল্লাহ ও তাঁর রাসূলের নির্দেশ অনুসারে কাজ করা। এদিক থেকে মন-মন্তিক্ককে আল্লাহ ও রাসূলের নিষিদ্ধ বিষয় চিন্তা করা থেকে মুক্ত রাখা মন্তিক্কের সংকাজ। মন্দকথা বলা থেকে বিরত থাকা এবং আল্লাহ ও রাসূলের অনুমোদিত কথা বলা মুখের সংকাজ। আল্লাহ ও রাসূলের নিষিদ্ধ দৃশ্য দেখা থেকে বিরত থাকা চোখের সংকাজ। এভাবে জীবনের সর্বস্তরে আল্লাহর আনুগত্য বজায় রাখা এবং তাঁর বিধানাবলী মেনে চলা সমস্ত অঙ্গ-প্রত্যঙ্গের সংকাজ। এমন ঈমান ও সংকাজের বদলা দু'ভাবে দেয়ার কথা ঘোষণা করা হয়েছে ঃ
  - (১) মানুষের মন্দ বা পাপ কাজগুলোকে মুছে ফেলা হবে।
  - (২) তার সর্বোত্তম কাজগুলোর পুরস্কার সর্বোত্তমভাবে দেয়া হবে।

অর্থাৎ ঈমান আনার আগে এবং ঈমান আনার পরে বিদ্রোহী না হয়ে মানবিক দুর্বলতা বশত যেসব ভূল-ভ্রান্তি সে করে ফেলেছে—তার সংকাজগুলোরপ্রতি নযর রেখে সেগুলো ক্ষমা করে দেয়া হবে। অথবা ঈমান ও সংকর্মশীল জীবনযাপনের কারণে তার উল্লিখিত পাপ কাজগুলো মিটে যাবে এবং তার নকস সংশোধন হয়ে যাবে।

আর ঈমান ও সংকাজের অপর প্রতিদান হলো—তার সর্বোত্তম সংকাজের হিসেবে তার প্রতিদান নির্ধারিত হবে। আর তার সংকাজ অনুসারে যতটুকু পুরস্কার তার পাওয়ার কথা তার চেয়ে অনেক বেশী ও ভালো পুরস্কার তাকে দেয়া হবে।

### جَاْهُلُكَ لِتُشْرِكَ بِي مَا لَيْسَ لَكَ بِهُ عِلْمٌ فَلَا تُطِعْهُمَا ﴿ إِلَى مَرْجِعُكُمْ

তারা তোমার উপর চাপ প্রয়োগ করে যাতে তুমি শরীক কর আমার সাখে এমন কিছুকে যার সম্পর্কে তোমার কোনো জ্ঞান নেই, তাহলে তুমি তাদের আনুগত্য করবে না<sup>১১</sup> ; তোমাদের ফেরার জায়গা তো আমারই নিকট

حَامَدكَ - رَاهِدا - كَ) - رَاهِدا - كَامَدكَ - رَاهِدا - كَ) - رَاهِدا - كَ) - جَامَدكَ - رَاهِدا - كَ) - جَامَدكَ مِن الله - كَامَدكَ - رَاهِدا - كَ) - مَامَد بِيُ - আমার সাথে : بِهِ - আমার সাথে - لِيْسُ - مَارِع - كَلْ الله - كَالْ الله عالم الله الله عالم الله

কুরআন মাজীদের সূরা আন'আমের ১৬০ আয়াতে বলা হয়েছে —
"যে ব্যক্তি সৎকাজ নিয়ে আসবে, তাকে তার দশগুণ প্রতিদান দেয়া হবে।
সূরা আল-কাসাসের ৮৪ আয়াতে বলা হয়েছে—

"যে ব্যক্তি সংকাজ নিয়ে আসবে, তাকে তার চেয়ে উত্তম প্রতিদান দেয়া হর্বে।" সূরা নিসার ৪০ আয়াতে বলা হয়েছে—"আল্লাহ (কারো উপর) কণামাত্রও যুলম করেন না, বরং তা যদি সংকাজ হয় তাহলে তা কয়েকগুণ বাড়িয়ে দেন।"

১১. অর্থাৎ মানুষের উপর মাতা-পিতার হক সবার চেয়ে বেশী; কিন্তু মাতা-পিতা যদি মানুষকে শিরক করতে বাধ্য করে তখন তাদের কথা মানা যাবে না। কাজেই অন্য কারো কথায় শিরক করার কথা ভাবাই যায় না। মাতা-পিতা উভয়ে বা তাদের একজন যদি শিরকে পিপ্ত করার জন্য পূর্ণশক্তি নিয়োগ করে তাহলেও তাদের আনুগত্য করা যাবে না।

সিহাহ সিন্তার হাদীস গ্রন্থগুলো থেকে জানা যায় যে, এ আয়াতটি সা'দ ইবনে আবী ওয়াক্কাস (রা)-এর ঘটনাকে উপলক্ষ করে নাযিল হয়েছে। তিনি আঠার বা উনিশ বছর বয়সে ইসলাম গ্রহণ করেন। তাঁর মাতা হামনা বিনতে সুফিয়ান যখন তাঁর মুসলমান হওয়ার কথা জানতে পারেন, তখন পণ করে বসেন যে, যতক্ষণ পর্যন্ত সা'দ মুহামাদকে অস্বীকার না করবে ততক্ষণ পর্যন্ত তিনি পানাহার করবেন না এবং ছায়ায়ও বসবেন না। তিনি সা'দকে বলেন যে, মায়ের হক আদায় করাতো আল্লাহর হুকুম অতএব তুমি যদি আমার কথা না মানো তাহলে আল্লাহর নাফরমানী করবে। সা'দ এমতাবস্থায় আল্লাহর রাসূলের নিকট গিয়ে সব কথা বলেন। তখন এ আয়াত নাযিল হয়।

এতে বলা হয় যে, আল্লাহর নির্দেশাবলীর অবাধ্যতা না হয়, সেই সীমা পর্যন্ত মাতা-পিতার আনুগত্য করতে হবে। তারা যদি সম্ভানকে কৃষ্ণর ও শিরক করতে বাধ্য করে, তবে এ ব্যাপারে তাঁদের আনুগত্য করা যাবে না। হাদীসে আছে—

। "স্রষ্টার অবাধ্যতা করে সৃষ্টির আনুগত্য করা যাবে না।"

# فَأُنْبِتُكُرْ بِهَا كُنْتُرْ تَعْهَلُونَ ﴿ وَالَّذِينَ أَمَنُواْ وَعَهِلُوا الصَّلِحِيِّ الْمَنُوا وَعَهِلُوا الصَّلِحِيِّ وَالْفِيئِينَ الْمَنُوا وَعَهِلُوا الصَّلِحِيِّ وَهِا عَالَمَ اللَّهِ السَّالِحِيِّ اللَّهِ السَّالِحِيِّ السَّالِحِيِّ السَّالِ السَّالِحِيْنَ اللَّهِ السَّالِحِيْنَ اللَّهُ السَّالِحِيْنَ السَّالِحِيْنَ اللَّهُ السَّالِحِيْنَ السَّلَّالِ السَّلَّةِ السَّلَّةِ عَلَيْنَ السَّلَّةِ السَّلَّةِ عَلَيْنَ السَّلَّةِ السَّلَّةِ عَلَيْنَ السَّلَّةِ عَلَيْنَ السَّلَّةِ عَلَيْنَ السَّلَّةِ عَلَيْنَ السَّلَّةِ عَلَيْنَ السَّلَّةِ عَلَيْنَ السَّلَّةِ عَلَيْنَا السَّلَّةِ عَلَيْنَا السَّلَّةِ عَلَيْنَ السَّلَّةِ عَلْمُ السَّلَّةِ عَلَيْنَ السَّلَّةِ عَلَيْنَا السَّلَّةِ عَلَيْنَا السَّلَّةِ عَلَيْنَا السَّلَّةِ عَلَيْنَ السَّلَّةِ عَلَيْنَ السَّلَّةُ عَلَيْنَا السَّلَّةِ عَلَيْنَا السَّلَّةُ عَلَيْنَا السَّلَّةُ عَلَيْنَا السَّلَّةُ عَلَيْنَا السَّلَّةُ عَلَيْنَا السَّلَّةُ عَلَيْنَا عَلَيْنَا السَّلَّةُ عَلَيْنَا السَّلَّةُ عَلْمُ عَلَّالِقَ السَّلَّةُ عَلَيْنَا عَلَيْنَا السَّلَّةُ عَلَيْنَا عَلَيْنَا عَلَيْنَا عَلَيْنَا عَلَيْنَا عَلَيْنَا عَلَيْنَا عَلَّالِقِيلَانِ السَّلَّةُ عَلَيْنَا عَلَّالِقَ السَّلَّةُ عَلَيْنَا عَلَيْنَا عَلَيْنَا عَلَيْنَا عَلْمَالِكُولِيْنَا عَلَيْنَا عَلَيْنَا عَلْ

৯. আর যারা ঈমান আনে ও নেক কাজ করে,

## فَإِذًا أُوْذِيَ فِي اللهِ جَعَلَ فِتْنَةَ النَّاسِ كَعَنَابِ اللهِ وَلَئِنْ جَاءَ

কিন্তু যখন তাদেরকে আল্লাহর পথে নির্যাতিত হতে হয় তখন তারা মানুষের (চাপিয়ে দেয়া) বিপদকে আল্লাহর আ্যাবের মতো মনে করে<sup>১৪</sup> আর যদি আসে

১২. অর্থাৎ তোমাদের আত্মীয়তা এবং আত্মীয়তার সম্পর্ক ও অধিকার দুনিয়ার জীবন পর্যন্তই সীমাবদ্ধ। অবশেষে সবাইকে তথা মাতা-পিতা ও সন্তান-সন্তৃতি সবাইকে আল্লাহর নিকট ফিরে যেতে হবে, সেখানে প্রত্যেকে নিজ নিজ কাজের জন্য ব্যক্তিগতভাবে দায়ী থাকবে এবং জবাবদিহি করতে হবে। মাতা-পিতা যদি সন্তানকে পথভ্রষ্ট করে, তাহলে তারা পাকড়াও হচ্ছে। আর সন্তান যদি মাতা-পিতার জন্য পথভ্রষ্ট হয় তাহলে তাকে শান্তি পেতে হবে। সন্তান যদি সঠিক পথে থেকে মাতা-পিতার অন্য সব হক আদায় করে এবং পথভ্রষ্টতার ব্যাপারে তাদের কথার অবাধ্য হয়, তাহলে সে মাফ পেয়ে যাবে, কিন্তু মাতা-পিতা সন্তানকে বিপথগামী করার প্রচেষ্টার জন্য পাকড়াও হবে।

১৩. অর্থাৎ মুনাফিকরা সবসময় নিজেকে মু'মিনদের মধ্যে শামিল করে প্রচার করে বেড়ায় যে, আমরা ঈমান এনেছি। মুনাফিক একজন হলেও 'আমি' না বলে 'আমরা' বলে বুঝাতে চায় যে, সে-ও অন্য মু'মিনদের মতই মু'মিন।

# نَصْرُ مِنْ رَبِّكَ لَيَقُولُنَّ إِنَّا كُنَّا مَعَكُرُ أُولَيْسَ اللهُ بِأَعْلَرُ بِهَا

আপনার প্রতিপালকের পক্ষ থেকে কোনো সাহায্য তখন তারা বলতে থাকে—"অবশ্যই আমরা তোমাদের সাথে ছিলাম"<sup>১৫</sup>: আল্লাহ কি সে সম্পর্কে বেশী অবগত নন যা রয়েছে

فَيْ صُلُ وَ وَ الْعَلَمِينَ ﴿ وَلَيْعَلَمَى اللهِ الَّذِينَ امْنُوا وَلَيْعَلَمَى الْمُنْفِقِينَ ﴿ وَلَيْعَلَمَى الْمُنْفِقِينَ الْمُنْفِقِينَ ﴿ وَلَيْعَلَمَى الْمُنْفِقِينَ الْمُنْفِقِينَ ﴿ وَلَيْعَلَمَى الْمُنْفِقِينَ الْمُنْفِقِينَ وَ وَلَيْعَلَمَى الْمُنْفِقِينَ وَالْمُعَلِينَ الْمُنْفِي وَلَيْعَلَمَى اللهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الل

- ১৪. অর্থাৎ এ মুনাফিকরা মানুষের পক্ষ থেকে আসা নির্যাতন-এর ভয়ে ঈমান ও সংকাজ থেকে তেমনই বিরত থাকে, যেমন আল্লাহকে ভয় করে কুফর ও শিরক এবং গোনাহ থেকে বিরত থাকা উচিত ছিল।
- ১৫. অর্থাৎ যে মুনাফিক আজ নিজেকে বাঁচানোর জন্য কাফিরদের সাথে যোগ দিয়েছে এবং মুসলমানদের পক্ষ ত্যাগ করেছে, সে-ই আবার মুসলমানদের বিজয়ের সম্ভাবনা দেখলে এসে বলবে যে, আমিতো মনে-প্রাণে তোমাদের দলেই ছিলাম। তোমাদের সফলতার জন্য দোয়া করেছি, তোমাদের প্রচেষ্টা, সংখ্যাম, ত্যাগ-তিতিক্ষাকে আমি অত্যন্ত মর্যাদার দৃষ্টিতে দেখি।

এখানে একটা কথা জেনে রাখা প্রয়োজন যে, অসহনীয় যুপুম-নির্যাতন ও জীবনাশংকা দেখা দেয়ার অবস্থায় কোন মু'মিনের কুফরী কথা মুখে উচ্চারণ করে নিজেকে রক্ষা করা জায়েয। তবে এজন্য শর্ত এই যে, সংশ্লিষ্ট ব্যক্তিকে আম্বরিকতা সহকারে ঈমানের উপর অটল-অবিচল থাকতে হবে।

১৬. আল্লাহ তা'আলা এ ধরনের পরীক্ষার মাধ্যমে মু'মিনদের ঈমানের এবং মুনাফিকদের মুনাফিকীর অবস্থা যেন প্রকাশ হয়ে যায়, সেই ব্যবস্থাই করেন। বারবার এ পরীক্ষা গ্রহণের মাধ্যমে যেখানে যা লুকিয়ে আছে, তা প্রকাশ পেয়ে যায়। সূরা আলে ইমরানের ২৭৯ আয়াতে ইরশাদ হয়েছে—

# وَقَالَ الَّذِيْتَ كَفُرُوا لِلَّذِيْتَ اَمَنُوا اتَّبِعُوا سَبِيلَنَا وَلَنَحُولَ ﴿ وَقَالَ الَّذِيْتَ وَلَنَحُولَ ﴾ كانحول الله عنه ال

ن اَثَقَالَ مَرُ وَ اَثَقَالَ مَرُ وَ اَثَقَالَ مَرُ وَ اَثَقَالَ مَرْ وَ الْمَسْتَأَلَّى فَي وَ الْمُعْمَدُ وَالْمُعْمَدُ وَ الْمُعْمَدُ وَ الْمُعْمَدُ وَالْمُعْمَدُ وَالْمُعْمَدُ وَالْمُعْمَى وَالْمُعْمِدُ وَالْمُعْمِيمُ وَالْمُعْمِدُ وَالْمُعْمِعُمِعُ وَالْمُعْمِدُ وَالْمُعْمِعُ وَالْمُعْمِعُ وَالْمُعْمِعُ وَالْمُعْمِعُ وَالْمُعُمِمُ وَالْمُعُمِمُ وَالْمُعُمِمُ وَالْمُعُمِمُ وَالْمُعْمِعُ وَالْمُعْمِعُ وَالْمُعْمِعُ وَالْمُعْمِعُ وَالْمُعْمِعُ وَالْمُعْمِعُ وَالْمُعْمِعُ وَالْمُعْمُ وَالْمُعُمِمُ وَالْمُ

"আল্লাহ তা'আলা কখনো মু'মিনদেরকে এমন অবস্থায় ফেলে রাখবেন না, যতক্ষণ না অপবিত্রকে পবিত্র থেকে পূথক করবেন।"

১৭. কাফির-মুশরিকরা লোকদেরকে ইসলাম গ্রহণ থেকে বিরত রাখার জন্য যত কৌশল অবলম্বন করেছে, আলোচ্য আয়াতে উল্লিখিত কৌশল তন্যুধ্যে একটি। তাদের কথা হলো— "মৃত্যুপরবর্তী জীবন, হাশর-নশর, হিসেব-নিকেশ ও পুরস্কার-শান্তি সবই বাজে ও উদ্ভট কথা। আর যদি তোমাদের কথা সত্যই হয়ে যায়, তাহলে তোমাদের কোনো চিন্তা নেই। যেহেতু তোমরা আমাদের কথায় তোমরা নতুন ধর্ম পরিত্যাগ করে পিতৃ-পুরুষের ধর্মে ফিরে আসবে, সূতরাং সব দায়-দায়িত্ব আমাদের। মৃত্যুর পরে যত বিপদ-মসীবত আসবে সবকিছুর মুকাবিলা আমরাই করবো। শান্তি যদি হয়েই থাকে, তা হবে আমাদের উপর।"

### يُوا الْقِيمَةِ عَمَّا كَانُوا يَفْتَرُونَ

কিয়ামতের দিন সে সম্পর্কে যা তারা মিথ্যা উদ্ভাবন করতো<sup>২০</sup>।

- كَانُوا يَفْتَرُوْنَ ; अन्नादर्क या -عَنا ; كَانُوا يَفْتَرُوْنَ ; फिन -يَوْمَ - كَانُوا يَفْتَرُوْنَ : फिन -يَوْمَ তারা মিথ্যা উদ্ভাবন করতো।

১৮. অর্থাৎ কারো গোনাহখাতা অন্য কারো উপর চাপিয়ে দেয়া যেমন সম্ভব নয়, তেমনি ইচ্ছাকৃতভাবে কারো গোনাহের বোঝা নিজের উপর চাপিয়ে নেয়াও সম্ভব নয়। কারণ সেখানে (আখিরাতে) প্রত্যেকেই নিজের কৃতকর্মের জন্য নিজেই দায়ী থাকবে। "কোনো বাহক অন্যের বোঝা বহন করবে না।" আর যদি কাফিরদের কথা অনুযায়ী ধরেও নেয়া হয় যে, এমনটি হবে, তাহলে সে সময় কৃষ্ণর ও শিরকের পরিণতিতে জাহান্নামের ভয়াবহ শান্তি চোখে দেখবে, তখন এমন কাউকে পাওয়া যাবে না, যে দুনিয়াতে দেয়া প্রতিশ্রুতি রক্ষা করার জন্য এগিয়ে আসবে।

১৯. অর্থাৎ আবিরাতে কাফির-মুশরিকরা যদিও নিজের বোঝার সাথে অন্যের বোঝা বহন করতে রাজী হবে না ; কিন্তু ছিগুণ বোঝা উঠানোর কষ্ট থেকে তারা রেহাইও পাবে না । এসব লোক নিজেদের শুমরাহীর বোঝা বহন করার সাথে সাথে যাদেরকে তারা গোমরাহ করেছিল তাদের গোমরাহীর বোঝাও বহন করবে । তবে এতে যাকে গোমরাহ করেছিল তার বোঝা হালকা হবে না ।

কুরআন মাজীদে সূরা আন নাহলের ২৫ আয়াতে বলা হয়েছে—

"ফলে কিয়ামতের দিন তারা বহন করবে তাদের নিজেদের গোনাহের বোঝা পূর্ণমাত্রায় এবং তাদের পাপের বোঝাও যাদেরকে তারা পথদ্রষ্ট করেছে, অজ্ঞতার দরুন। জেনে রেখো, যে বোঝা তারা বহন করবে তা কতই না মন।"

মুসলিম শরীফে বর্ণিত হাদীসে উল্লিখিত আছে—

"যে ব্যক্তি মানুষকে সংপথের দিকে ডাকে সে তাদের সমান প্রতিদান পাবে যারা তার ডাকে সাড়া দিয়ে সং পথ অনুসরণ করেছে, এজন্য তাদেরকে প্রাপ্য কম দেয়া হবে না। আর যে ব্যক্তি মানুষকে পথভ্রষ্টতার দিকে ডাকে, সে ওদের সমান পথভ্রষ্টতার গোনাহের অংশীদার হবে। এতে তাদের গোনাহের পরিমাণ হ্রাস পাবে না।"

- ২০. কাফিররা যে মিথ্যাসমূহ উদ্ভাবন করতো সেগুলো হলো—
- (১) তারা যে শিরকী ধর্ম অনুসরণ করতো তাকে তারা সত্য বলে বিশ্বাস করতো এবং মুহাম্মাদ (স) যে ধর্ম নিয়ে এসেছেন তাকে তারা মিথ্যা বলে মনে করতো। (২) তারা মনে করতো যে, কিয়ামত, হাশর, নশর, বিচার, পুরক্ষার ও শান্তি এসবই মিথ্যা আর সেজন্যই তারা মুসলমানদেরকে বলতো যে, তোমরা যা বলছো তা-তো সত্যই নয়। আর যদি সত্য হয়েও যায় তবে সব দায়-দায়িত্ব আমাদের। তোমাদের গোনাহ-খাতার দায়ভার আমরা নিয়ে নেবো। তোমরা মুহাম্মাদের ধর্ম ত্যাগ করে পৈত্রিক ধর্মে ফিরে এসো।

- এ প্রসঙ্গে সংশ্লিষ্ট আরো দুটো মিথ্যা তারা নিজেরা বানিয়ে নিয়েছে যে.
- (ক) কোনো ব্যক্তি অন্যের প্ররোচনায় কোনো অপরাধ করলে, সে নিজের অপরাধের দায়, যার কথায় সে অপরাধে পিপ্ত হয়েছে তার উপর চাপিয়ে নিজে মুক্ত হয়ে যেতে পারে।
- (খ) দ্বিতীয় মিপ্যা হলো—মিপ্যা প্রতিশ্রুতি। অর্থাৎ কিয়ামতের দিন তারা সেসব লোকের অপরাধের দায় নিজেদের মাথায় তুলে নেবে, যারা তাদের কথায় ঈমান ত্যাগ করে কুফরীর দিকে ফিরে গিয়েছিল। আসলে এসবই ছিল তাদের মিথ্যা উদ্ভাবন।

#### (১ম রুকৃ' (১-১৩ আয়াড)-এর শিক্ষা

- ১. ঈমান আনার মৌখিক দাবীর উপর ভিত্তি করে আখিরাতে মুক্তির আশা যথার্থ নয়।
- ·২. ঈমানের দাবী করার পর তার সত্যতা প্রমাণের জন্য পরীক্ষায় উত্তীর্ণ **হতে হবে**।
- ७. সর্বকালের সর্বস্থানের মু'মিনকে-ই এ পরীক্ষার মুখোমুখী হতে হয়েছে।
- नवी-त्रामृमगंशक व्यवगा व्यादा किंगि शत्रीका पिछ इत्याह ।
- ৫. এ পরীক্ষার উদ্দেশ্য হলো— কারা ঈমানের দাবীতে সত্যবাদী, আর কারা এ দাবীতে মিখ্যাবাদী, তা দূনিয়ার মানুষের সামনে প্রকাশ করে দেয়া।
  - ७. कांकित-भूभितिक ও जाल्लारत मीत्नत विरताधिता कथरना जाल्लारत भाकपु। ও থেকে त्रहारे भारव ना ।
- ৭. আল্লাহর সাথে সাক্ষাতের যে আশা করে মু'মিনরা জীবনযাপন করে থাকে, তারা অবশ্যই নির্ধারিত সময়েই আল্লাহর সাক্ষাত পাবে এবং তাদের কাজের সর্বোন্তম পুরস্কার পাবে।
  - ৮. আল্লাহর শোনার এবং জানার বাইরে কোনো কিছু সংঘটিত হতে পারে না।
- ৯. আল্লাহর দীনের বিজয়ের লক্ষ্যে যে বা যারা প্রচেষ্টা-সংগ্রাম চালায় তার কল্যাণ সে নিজেই উপভোগ করবে। এতে আল্লাহর কোনো লাভ-ক্ষতি নেই।
- ১০. ঈমান ও নেক আমলের বদৌলতে অতীতের সকল গোনাহ-খাতা আল্লাহ ক্রমা করে দেবেন। আর তাদের সর্বোত্তম কাজগুলোর আলোকেই তাদেরকে সর্বোত্তম বিনিময় দেবেন। এতে কোনো সন্দেহ-সংশয়ের অবকাশ নেই।
- ১১. আল্লাহর আনুগত্যের পরেই মাতা-পিতার সাথে সদাচার ও আনুগত্য করার নির্দেশ আল্লাহর কিতাবে রয়েছে। সুতরাং যতক্ষণ পর্যন্ত আল্লাহর নির্দেশের সাথে সাংঘর্ষিক না হবে ততক্ষণ পর্যন্ত মাতা-পিতার আনুগত্য করতে হবে।
- ১২. মাতা-পিতা যদি এমন আদেশ করেন যা শিরকের পর্যায়ে পড়ে এবং আল্লাহর নির্দেশের বিরোধী হয় তাহলে তাঁদের কথা মানা যাবে না। তবে তাঁদের সাথে অসৌজন্যমূলক আচরণও করা যাবে না।
- ১৩. মানুষের আত্মীয়তার সম্পর্ক দুনিয়ার জীবন পর্যন্তই সীমাবদ্ধ। আথিরাতে ব্যক্তিগতভাবে আল্লাহর সামনে দাঁড়াতে হবে এবং নিজের কাজের জন্য জবাবদিহি করতে হবে।
  - ১৪. ঈমান ও নেক আমলকারী ব্যক্তি আল্লাহর প্রিয় বান্দাহদের মধ্যে শামিল হবেন।
- ১৫. ঈমানের দাবী করার পর ঈমানের পরীক্ষার মুখোমুখী হওয়ার জন্য মানসিকভাবে প্রস্তুত থাকতে হবে। মুনাফিকরাই ঈমানের পরীক্ষার মুখোমুখী হতে রাজী নয়। পরীক্ষা ছাড়া মহামৃশ্যবান জান্নাত লাভ করা অযৌক্তিক আকাক্ষা মাত্র।

- ১৬. দুনিয়ার সামান্য বিপদের ভয়ে মুনাফিকরা কুফর ও শিরকের সাথে আপোষ করে নেয়<sup>ী</sup> অথচ আখিরাতের কঠোর আযাবকে ভয় করে দুনিয়ার বিপদাপদকে উপেক্ষা করে আল্লাহ ও রাসুলের অনুগত হওয়াই উচিত ছি**ল**।
- ১৭. काक्षित-पूर्णातेकरमत পक्ष त्यत्क कात्ना विभागत आमश्का मिथा मिला पूनािककता ইमागायत भक्ष त्यत्क मात्र अस्त मिला भित्र जित्य । आवात ইमागायश्चीत्मत विखरात महावना तथा मिला, व भक्षत मात्र मथा भाषा भाषा विज्ञ । अर्वकाला व प्रतास प्रवासिकत्मत अखिष् भाकत ।
- ১৮. আল্লাহ তা আলা খাঁটি মু মিনদের পরিচয় প্রকাশ করে দেৰেন এবং মুনাফিকদের পরিচয়ও প্রকাশ করে দেবেন।
- ১৯. দূনিয়ার কারো অপরাধের বোঝা অন্য কেউ বহন করবে না। প্রত্যেকেই নিজ্ঞ নিজ্ঞ অপরাধের জন্য নিজেই দায়ী থাকবে।
- ২০. দুনিয়াতে কোনো লোক যদি এমন ওয়াদা করেও, এটা হবে একটা মিখ্যা ওয়াদা। কারণ আখিরাতের আযাবের কঠোরতা দেখার পর এ ওয়াদা রক্ষা করার সাহস কারো হবে না।
- २১. कांक्तिता निष्कापत्र कूकतीत तांबांखा वश्न कत्रत्वरें, ७९मत्त्र यापत्रत्व श्वमतांश कर्ताष्ट्रम, जापत्र श्वमतांशित तांबांख वश्न कंत्रत्वन । এए७ छप्नत तांबां कमत्व ना ।

#### সূরা হিসেবে রুকু'-২ পারা হিসেবে রুকু'-১৪ আয়াত সংখ্যা-৯

عَامًا \* فَأَخَنَ هُرُ الطَّـوُفَـانُ وَهُرُ ظُلِمُــوُنَ ۞ فَأَنْجَيْنَهُ وَ राष्ट्र १ अठभत्र जात्मत्रत्क मश्चावन भाकषां कत्रता धमजावञ्चात्र त्य, जाता हिन राणिम<sup>२०</sup>। ১৫. जात जामि तका कत्रनाम जातक (नृरतक) उ

(ه) - আর ; الني : न्व्रक - نُوْحًا : निश्निर्मार পাঠিয়েছিলাম - لَقَدُ ارْسُلْنَا : न्व्रक - الني : न्व्रक - الني - न्व्रक - الني - न्व्रक - الني - الني - صاد তিনি অবস্থান করেছিলেন - الني - তাদের কাওমের : الني - বছর : أَنْ الله - صاد - الني - ماه - الني - ماه - الني - ماه -

২১. নৃহ (আ)-এর ঘটনা সম্পর্কে কুরআন মাজীদের অনেক স্রায় আলোচনা করা হয়েছে। তবে এ সম্পর্কে বিস্তারিত অবগতির জন্য স্রা আলে ইমরানের ৩৩-৩৪ আয়াত ও সূরা ইউনুসের ৭১ ও ৭৩ আয়াত, স্রা হুদ-এর ২৫ ও ৪৮ আয়াত, স্রা আল-আয়িয়া ৭৬--৭৭ আয়াত, স্রা আল মু'মিন্ন ২৩ ও ৩০ আয়াত, স্রা আশ-শৃ'আরা ১০৫-১২৬ আয়াত এবং সূরা নৃহ সম্পূর্ণ দ্রষ্টব্য।

আম্বিয়ায়ে কিরামের ঘটনা উল্লেখ করার প্রসঙ্গ হলো—মু'মিনদেরকে একথা বুঝানো যে, অতীতের মু'মিনদেরকেও পরীক্ষা করা হয়েছিল, তার প্রমাণ নবীদের ঘটনায় রয়েছে। আর কাফিরদেরকে সতর্ক করা যে, তোমরা আমাকে অতিক্রম করে এগিয়ে যেতে পার না, আমার পাকড়াও থেকে রেহাই পেতে পার না—ঐতিহাসিক ঘটনাতে তার অনেক প্রমাণ রয়েছে।

২২. হযরত নূহ (আ) সাড়ে নয়শত বছর শুধুমাত্র দীনের দাওয়াতের কাজেই ব্যয় করেছেন। এ সময়কালকে তাঁর নবুওয়াতী জীবন বলা যেতে পারে। এ দিক থেকে তাঁর মোট জীবনকাল আরও বেশী হওয়াটাই স্বাভাবিক। বাইবেলের বর্ণনা অনুসারে তাঁর বয়স যখন ছয়শত বছর হয় তখন মহাপ্লাবন সংঘটিত হয়।

## أَمْحِبُ السِّفِيْنَةِ وَجَعَلْنَهَا أَيَةً لِّلْعَلَمِيْنَ ﴿ وَإِبْرِهِيْرَ إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ ۖ

(তার সাথী) নৌকার আরোহীদেরকে<sup>২৪</sup> এবং এটাকে করে রাখলাম বিশ্ববাসীর জন্য একটি শিক্ষণীয় নিদর্শন হিসেবে<sup>২৫</sup>। ১৬. আর (পাঠিয়েছিলাম) ইবরাহীমকে<sup>২৬</sup>—— যখন তিনি বলেছিলেন তাঁর কণ্ডমকে

جَعَلنا +) -جَعَلنها ; এবং ; السَّفَيْنَة ; এবং - السَّفِيْنَة ) - اَصْحُبَ - اَصْحُبَ - السَّفِيْنَة ) - السَّفِيْنَة ; এটাকে করে রাখলাম ; اَيْتُ - শিক্ষণীয় নিদর্শন হিসেবে ; الْعُلْمِيْنَ - বিশ্ববাসীর জন্য । (১৯) - আর ; اَبْرُهِيْمَ ; পাঠিয়েছিলাম) ইবরাহীমকে ; قَلَالًا - الْمُرْمَة ; বলেছিলেন ; وَلَا الْمُوْمَة ) - قَلْمُ الله عَلْمَة ) - قَلْمُ الله عَلْمُ ا

এখানে নৃহ (আ)-এর ঘটনা উল্লেখ করে মু'মিনদেরকে এটাই বুঝানো হয়েছে যে, আল্লাহর এ বান্দা সাড়ে নয়শত বছর দীনের দাওয়াত দিয়েছেন এবং বিরোধিদের যুলুম-নির্যাতন সহ্য করেছেন। আর তোমরা মাত্র কয়েক বছরে ধৈর্য হারিয়ে ফেলছো।

নৃহ (আ)-এর এত দীর্ঘকাল বেঁচে থাকা বিশ্বয়কর মনে হলেও অসম্ভব কিছু নয়। আল্পাহর কুদরতের সীমা-পরিসীমা নেই। বিশ্বজাহানে অনেক বিশ্বয়কর ঘটনাবলীর সাথে আমরা পরিচিত। জীবন-মৃত্যুর স্রষ্টা আল্পাহর পক্ষে কোনো অসম্ভব কিছু নেই। তিনি চাইলে হাজার বছর নয়, তার চেয়ে অনেক বয়স কাউকে দিতে পারেন, অথচ মানুষ নিজের চেষ্টায় এক মুহুর্তও জীবিত থাকতে পারে না।

২৩. অর্থাৎ তারা যখন মহাপ্লাবনের শিকার হয় তখন তারা মানুষের উপর যুলুম-নির্যাতনে রত ছিল। যদি তারা মহাপ্লাবন আসার আগে এ অপরাধ থেকে বিরত হয়ে আল্লাহর নিকট ক্ষমা প্রার্থনা করতো, তাহলে আল্লাহ তাদের উপর এ আযাব পাঠাতেন না।

২৪. অর্থাৎ যারা নূহ (আ)-এর প্রতি ঈমান এনেছিল এবং আল্লাহর নির্দেশে নৌকায় আরোহণ করেছিল। সূরা হুদ-এর ৪০ আয়াতে এ ঘটনার সুস্পষ্ট বর্ণনা রয়েছে। বলা হয়েছে—

"অবশেষে আমার নির্দেশ যখন এসে পড়লো এবং উনুন উথলে উঠলো, তখন আমি বললাম—এতে (নৌকায়) উঠিয়ে নিন প্রত্যেক প্রকার থেকে এক একটি করে নর ও মাদী এবং আপনার পরিবার-পরিজনকেও, তাকে ছাড়া যার সম্পর্কে আগেই সিদ্ধান্ত হয়ে গেছে, আর যারা ঈমান এনেছে তাদেরকেও তুলে নিন; তবে খুব কম সংখ্যক লোকই তাঁর সাথে ঈমান এনেছিল।"

২৫. অর্থাৎ এ যুগান্তকারী ঘটনা এবং নৃহের তৈরি নৌকাটিকে পরবর্তী প্রজ্ঞনাের জন্য নিক্ষণীয় নিদর্শন করে রাখলাম। মূলত নৌকাটি শত শত বছর পর্যন্ত পর্বতের চূড়ায় রেখে দেয়ার কথাই এখানে বলা হয়েছে। পর্বতের চূড়ায় নৌকাটির অবস্থান এ ভূখণ্ডে সংঘটিত মহাপ্লাবনের প্রমাণ হিসেবে আজও বর্তমান রয়েছে। সূরা আল কামারের ১৩ থেকে ১৫ আয়াতে বলা হয়েছে—

"আর আমি তাঁকে (নৃহকে) আরোহণ করালাম তক্তা ও পেরেক বিশিষ্ট নৌযানে। যা আমার চোখের সামনে চলমান ছিল, এটা ছিল তাঁর জন্য পুরস্কার যাকে প্রত্যাখ্যান করা

# أَعْبُ لُوااللَّهُ وَاتَّقُ وَهُ ۚ ذَٰلِكُمْ خَيْرً لَّكُمْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَبُ وْنَ ۞

"তোমরা আল্লাহর ইবাদাত করো এবং তাঁকে ভয় করো<sup>২৭</sup> এটাই তোমাদের জন্য উত্তম, যদি তোমরা জানতে ।

- قَابُدُوا - وَالْقُواْ : - وَ عَبُدُوا - اللّهَ : जाल्लारत وَ : - وَاللّهَ - وَ الْقَابُدُوا - وَالْمَبُدُوا - وَاللّهَ اللّهَ - وَاللّهَ - وَاللّهَ - وَاللّهُ - وَاللّهُ - وَاللّهَ - وَاللّهُ - وَاللّمُ اللّهُ - وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ - وَاللّهُ - وَاللّهُ - وَاللّهُ اللّهُ - وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ - وَاللّهُ اللّهُ ا

হয়েছিল। আর আমি নিঃসন্দেহে একে এক নিদর্শনরূপে রেখে দিয়েছি, অতএব আছে কি কোনো উপদেশ গ্রহণকারী ?"

নূহ (আ)-এর এ নৌকাটি সম্পর্কে পত্র-পত্রিকায় বিভিন্ন খবর পাওয়া যায় যে, জুদী পাহাড়ের চূড়ায় নৌকাটি দেখা যায়। বিমান যাত্রীরা আরাফাত পর্বতমালার উপর দিয়ে যাওয়ার সময় নৌকাটি দেখতে পায়।

২৬. হ্যরত ইবরাহীম (আ)-এর ঘটনা সবিস্তারে জানার জন্য কুরআন মাজীদের নিম্নোক্ত সূরা ও সংশ্লিষ্ট আয়াতসমূহ দুষ্টব্য ঃ

সূরা আল বাকারা আয়াত ১২৪-১৪০ এবং ২৫৮-২৬০; আলে ইমরান আয়াত ৬৫-৬৮; আল আন'আম আয়াত ৭৪-৮৩; হুদ আয়াত ৬৯-৭৬; ইবরাহীম আয়াত ৩৫-৪১; আল হিজর আয়াত ৫১-৬০;মারইয়াম, আয়াত ৪১-৫০; আল আম্বিয়া আয়াত ৫১-৭২; আল গু'আরা আয়াত ৬৯-৯১; আস সাফ্ফাত আয়াত ৮৩-১১২; আয় যুখরুফ আয়াত ২৬-৩০।

২৭. অর্থাৎ তোমাদের অন্তরে আল্লাহর ভয় জাগরুক রাখো, তাহলে শিরক ও নাক্ষরমানী থেকে বেঁচে থাকতে পারবে।

২৮. অর্থাৎ তোমরা তোমাদের নিজেদের তৈরি মিথ্যা দেব-দেবীর পূজো করছো। তোমরা বিশ্বাস করো যে, এরা আল্লাহর অবতার, তাঁর সন্তান, তাঁর সান্নিধ্য প্রাপ্ত এবং তাঁর কাছে তোমাদের জন্য শাফায়াতকারী। তোমরা মনে করো যে, এদের কেউ কেউ তোমাদের রোগ নিরাময়কারী, সন্তানদাতা ও রিয্ক দানকারী। এসবই মিথ্যা। আসলে এসব তোমাদের নিজের হাতে গড়া মূর্তী মাত্র—এদের কোনো ক্ষমতা-ই নেই।

تَعْبُلُونَ مِنْ دُونِ اللهِ لاَ يَمْلِكُونَ لَكُرْ رِزْقًا فَابْتَغُـوا عِنْلَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ ا তোমরা প্জো করছো আল্লাহকে ছেড়ে, তারা তোমাদেরকে রিয্ক দেয়ার ক্ষমতা রাখে না ; অতএব তোমরা আল্লাহর-ই কাছে চাও

الرزق وَاعْبُدُوهُ وَاشْكُرُوا لَهُ ﴿ الْيَهِ تُرْجَعُونَ ﴿ وَانْ تُكَنِّبُوا الْمَا الْيَهِ تُرْجَعُونَ ﴿ وَانْ تُكَنِّبُوا الْمَا اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُو

الله الخُلْقَ ثُرِّ يَعِيْلُ لَا الله الخُلْقَ ثُرِّ يَعِيْلُ لَا الله عَلَى الله عَلَ

২৯. অর্থাৎ তোমরা এ মূর্তীগুলোকে যেসব ক্ষমতার অধিকারী মনে করো, এরা সেসব ক্ষমতার কোনোটার-ই অধিকারী নয়। তোমাদেরকে তো আল্লাহর কাছেই কিরে যেতে হবে। সূতরাং তিনি ছাড়া অন্য কেউ তোমাদের ইবাদাত-আনুগত্যের অধিকারী দাবী করতে পারে না।

#### يَسِيرُ ﴿ قَلْ سِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَانْظُرُوا كَيْفَ بَنَ الْخَلْتَ تُرَّ ब्वह সহজ<sup>७२</sup>। २०. पानि वन्न—एजामता प्रनिशार्फ खमन करता धवर प्रत्था किভाবে তিনি সৃষ্টির সূচনা করেছেন, তারপর

णि الله يَــنْشِيُ الــنْشَاةَ الْأَخْرَةَ ﴿ إِنَّ اللهِ عَلَى كُلِّ شَيْ قَلِ يَــرُ وَ اللهُ عَلَى كُلِّ شَيْعَ قَلِ يَــرُ وَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى كُلِّ شَيْعَ قَلِ يَــرُ وَ اللهُ عَلَى كُلِّ شَيْعَ قُلِ يَــرُ وَ اللهُ عَلَى كُلِّ شَيْعَ وَلِي يَــرُ وَ اللهُ عَلَى كُلِّ شَيْعَ وَلِي يَــرُ وَ اللهُ عَلَى كُلِ شَيْعَ وَلِي يَــرُ وَ اللهُ عَلَى كُلِّ شَيْعَ وَلِي يَــرُ وَ اللهُ عَلَى كُلِ شَيْعَ وَلِي عَلَى كُلِ شَيْعَ وَلِي عَلَى كُلِ مَنْ عَلَى كُلِ شَيْعَ وَلِي عَلَى كُلِ مَنْ عَلَى كُلِ مَا اللهُ عَلَى كُلُ عَلَى كُلِ مَنْ عَلَى كُلِ مَنْ عَلَى كُلُولُ مَنْ عَلَى اللهُ عَلَى كُلُ عَلَى كُلُولُ مَنْ عَلَى كُلُولُ مَنْ عَلَى كُلُولُ عَلَى كُلُولُ عَلَى كُلُولُ عَلَى كُلُ مَنْ عَلَى كُلُولُ مِنْ عَلَى كُلُولُ مِنْ عَلَى كُلُولُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَل اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى ال

@يُعَنِّبُ مَنْ يَسَاءُ وَيَرْحَرُمَنْ يَسَاءُ وَ إِلَيْهِ تُقْلَبُونَ ٥

২১. তিনি যাকে ইচ্ছা করেন শাস্তি দেন এবং যাকে ইচ্ছা করেন দয়া করেন, আর তাঁর দিকেই তোমাদেরকে ফিরিয়ে নেয়া হবে।

- نى الأرض : प्रिनाराज - سِيْرُوا : प्रामि वन्न : سَيْرُوا : प्रामि वन्न : اَنظُرُوا : प्रामि विकार : الله : प्रामि विकार : प्रामि : प

৩০. অর্থাৎ তাওহীদের দাওয়াত, অবশেষে আল্লাহর কাছে ফিরে যাওয়া এবং নিজেদের দুনিয়ার জীবনের সকল কাজের হিসেব আল্লাহর কাছে দেয়ার বিষয়কে অস্বীকার করো, তবে এটা কোনো নতুন কথা নয়। অতীতের অনেক জাতিই এসব বিষয় অস্বীকার করেছে এবং এসবকে মিথ্যা সাব্যস্ত করেছে; কিন্তু সেসব জাতি নবীদের কোনো ক্ষতি করতে পারেনি; বরং নিজেরাই ধ্বংস হয়ে গেছে। ইতিহাসে তার অনেক উদাহরণ আছে।

৩১. হ্যরত ইবরাহীম (আ)-এর ঘটনা বর্ণনার মাঝে একটি স্বতন্ত্র কথা এখানে বলা হয়েছে মক্কার কাফিরদের সম্বোধন করে। কাফিররা দুটো মৌলিক বিভ্রান্তিতে লিপ্ত ছিল। তন্মধ্যে একটি ছিল শিরক ও মৃতীপূজা যা হ্যরত ইবরাহীমের ইতপূর্বেকার বর্ণনায় বাতিল করা হয়েছে। আর তাদের অপর বিভ্রান্তি ছিল আখিরাত অস্বীকৃতি যা এ আয়াতে বাতিল করা হয়েছে।

৩২. অর্থাৎ তোমাদের পুনঃ সৃষ্টি আল্লাহর জন্য খুবই সহজ। তোমাদের দৃষ্টিতেই আল্লাহ তা'আলা যেহেতু বস্তুকে অনন্তিত্ব থেকে অন্তিত্বে আনেন এবং ধারাবাহিকভাবে মানুষকে বিলুপ্ত করেন এবং নতুন মানুষকে অন্তিত্বে আনেন, তাই তোমাদের পুনঃ সৃষ্টি তাঁর জন্য কঠিন হবে কেন ! আল্লাহ অবশ্যই তোমাদের মৃত্যুর পর পুনরায় তোমাদেরকে সৃষ্টি করে তাঁর সামনে দাঁড় করাবেন এতে কোনো সন্দেহ নেই।

# ﴿ وَمَا اَنْتُرْ بِمُعْجِزِيْنَ فِي الْأَرْضِ وَلَافِي السَّمَاءِ وَمَا لَكُرْ

২২. আর তোমরা না তাঁকে যমীনে অক্ষমকারী হতে পার্রো, আর না আসমানে<sup>৩৪</sup> এবং নেই তোমাদের জন্য

# مِنْ دُونِ اللهِ مِنْ وَلِي وَلاَ نَصِيرٍ ٥

আল্লাহ ছাড়া কোঁনো অভিভাবক আর না কোনো সাহায্যকারী।<sup>৩৫</sup>

فَى الْأَرْضِ ; না -مَا َ -سِمُعْجِزِيْنَ ; তোমরা -انْتُمْ ; না -مَا َ -مَا َ - عَلَاقَ - عَلَاقَ - عَلَاقَ - ع - عَلَامُ - بَهُ - مَا ; - আসমানে - وَ أَلِي - আরা - وَ وَلِي - আরার - وَ وَلِي - আর ; - আর - وَ وَلِي - وَلِي - وَ وَلِي - وَلِي - وَ وَلِي - وَلِي - وَ وَلِي - وَلِي - وَلِي - وَ وَلِي - وَلِي - وَلِي - وَلِي - وَ وَلِي - وَلِي - وَ وَلِي - وَلِي - وَ وَلِي - وَلِي - وَ وَلِي - وَالْمِ - وَ وَلِي - وَالْمِ وَالْمِ وَالْمِي - وَالْمَائِعُ وَلِي - وَالْمَائِعُ وَلِي - وَالْمَائِعُ وَلِي - وَالْمَائِعُ وَلِي - وَالْمِي - وَالْمِنْ الْمَائِعُ وَلِي - وَالْمَائِعُ وَالْمِنْ - وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ - وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمَائِعُ وَالْمِنْ وَالْمَائِعُ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمَائِعُ وَلِي وَالْمَائِعُ وَلِيْمُ وَالْمَائِعُ وَالْمُنْ وَالْمَائِعُلِي وَالْمَائِعُ وَالْمَائِعُ وَلِي وَالْمَائِعُو

৩৩. অর্থাৎ যে আল্লাহ তোমাদেরকে কোনো নমুনা ছাড়াই প্রথমবার সৃষ্টি করেছেন, যার প্রমাণ তোমাদের অস্তিত্ব। সূতরাং দ্বিতীয়বার সৃষ্টির ব্যাপারটাকেও তোমাদের বিশ্বাস করে নেয়া উচিত। কারণ বৃদ্ধি ও যুক্তির দাবী এটাই যে, দ্বিতীয়বার সৃষ্টি আল্লাহর ক্ষমতা বহির্ভূত হতেই পারে না।

৩৪. অর্থাৎ আসমান-যমীনে এমন কোনো স্থান নেই যেখানে গিয়ে তোমরা আল্লাহর পাকড়াও থেকে আত্মরক্ষা করতে পার। ভূগর্ভে বা আসমানের উপরে যেখানে গিয়েই তোমরা লুকিয়ে থাক না কেন, যথাসময়ে তোমাদেরকে ধরে আনা হবে এবং তোমাদের প্রতিপালকের সামনে হাজির করা হবে। একথা-ই আল্লাহ তা আলা সূরা আর রাহমানের ৩৩ আয়াতে জিন ও মানবজাতিকে উদ্দেশ্য করে ইরশাদ করেছেন—

"হে জিন ও মানুষ! তোমরা যদি আসমান ও যমীনের সীমা ছাড়িয়ে যাওয়ার ক্ষমতা রাখ তবে বের হয়ে যাও : কিন্তু না–ক্ষমতা ছাড়া তোমরা বের হতে পারবে না।"

৩৫. অর্থাৎ যারা শিরক ও কৃষ্ণরী করেছে, আল্লাহর বিধানের আনুগত্য করতে অস্বীকার করেছে এবং হঠকারিতা দেখিয়ে আল্লাহর নাফরমানী করেছে, আল্লাহর বান্দাহদের উপর যুলুম-নির্যাতন চালিয়েছে, তাদেরকে আল্লাহর পাকড়াও থেকে বাঁচানোর জন্য অথবা আল্লাহর আযাব কার্যকর হওয়াকে ঠেকিয়ে রাখার জন্য কোনো অভিভাবক ও কোনো সাহায্যকারী আখিরাতে থাকবে না। এমন কোনো শক্তিধর সেদিন পাওয়া যাবে না, যে সাহস করে আল্লাহর সামনে দাঁড়িয়ে বলতে পারবে যে, এরা আমার লোক, এদেরকে ক্ষমা করে দেয়া হোক। অথবা এমন কোনো লোকও সেদিন পাওয়া যাবে না, যে তাদেরকে আল্লাহর মুকাবিলায় আশ্রয় দিতে পারে।

#### (২য় রুকু' (১৪-২২ আয়াত)-এর শিক্ষা

যে সকল নবীর কথা কুরআন ও হাদীসের মাধ্যমে আমরা জানি, তাদের মধ্যে হযরত নৃহ্
 (আ)-ই সুদীর্ঘকাল তাঁর জাতিকে দীনের দাওয়াত দিয়ে গেছেন।

- ্ব ২. কাওমে নৃহ্ যেমন হঠকারী ছিল, তেমনি তাদের উপর আযাবও এসেছে সর্বব্যাপক। তাদেরকৈ দুনিয়া থেকে একেবারে নিশ্চিহ্ন করে দেয়া হয়েছে। অতএব আল্লাহর কিতাব ও তাঁর নবীর দাওয়াতের সাথে হঠকারিতা দেখানো অত্যস্ত ভয়ংকর কাজ।
- ত. নূহ (আ)-এর জাতির উপর আপতিত প্রলয়ংকারী ধ্বংসযজ্ঞ থেকে একমাত্র ঈমানদাররাই
  রক্ষা পেয়েছিল । সুতরাং আল্লাহর আয়াব থেকে রক্ষা পেতে হলে দীনের পথে থাকতে হবে ।
- 8. নৃহ্ (আ)-এর মহাপ্লাবনকে পরবর্তী প্রজন্মের জন্য শিক্ষণীয় নিদর্শন হিসেবে আল্লাহ তা আলা তাঁর তৈরি নৌকাকে আজ পর্যন্ত রেখে দিয়েছেন।
- ৫. নৃহ (আ)-এর কাওমের প্রতি তাঁর যে দাওয়াত ছিল, পরবর্তী নবী-রাসৃদদেরও একই দাওয়াত ছিল। আর তা ছিল—এক আল্লাহর ইবাদাত করো এবং তাঁকেই ভয় করো।
- ৬. আল্লাহ ছাড়া আর কোনো শক্তিই সৃষ্টিকৃপের রিয়ক দেয়ার ক্ষমতা নেই, সূতরাং তাঁর কাছেই রিয়ক চাইতে হবে ; আর ইবাদাত-আনুগত্য পাওয়ার অধিকারও একমাত্র তাঁর।
- ৭. আমাদেরকে যেহেতু আল্লাহর কাছেই ফিরে যেতে হবে। তাই তাঁর নির্দেশ মেনেই জীবনযাপন করতে হবে।
- ৮. আল্লাহ তা'আলা যেহেতু মানুষকে কোনো প্রকার নমুনা ছাড়াই প্রথমবার সৃষ্টি করেছেন সূতরাং দ্বিতীয়বার সৃষ্টি করা তাঁর জন্য খুবই সহজ। অতএব কিয়ামতের পর তিনি আমাদেরকে অবশ্যই দ্বিতীয়বার সৃষ্টি করে আমাদের হিসেব নেবেন।
- ৯. নবীর দায়িত্ব হলো—দীনের দাওয়াত পৌছে দেয়া, ওশামায়ে কিরামের দায়িত্বও দীনের দাওয়াত মানুষের নিকট পৌছে দেয়া। পর্যায়ক্রমে মুসলিম উন্মাহর উপর সে একই দায়িত্ব বর্তায়।
- ১০. দুনিয়াতে সৃষ্টি ও লয় এ দু'য়ের নিদর্শন ছড়িয়ে আছে। ভ্রমণ করলে তা আরও স্পষ্ট হয়ে আমাদের সামনে ফুটে উঠে। প্রতিনিয়ত সৃষ্টি ও লয়-এর অবিরাম কর্মকাণ্ড থেকেই প্রমাণিত হয় পুনরুখানেও আল্লাহ সক্ষম।
- ১১. আল্লাহ যাকে শান্তি দেন, তা তাঁর ইনসাম্কের পরিচায়ক, আর যাকে দয়া করে ক্ষমা করে দেন তা-ও তাঁর অপরিসীম দয়ার প্রকাশ। এর রদবদল করার শক্তি কারো নেই।
- ১২. সীমালংঘনকারী যালিমদেরকে আল্লাহ অবশ্যই পাকড়াও করবেন। আধিরাতে আল্লাহর পাকড়াও থেকে তাদেরকে বাঁচানোর মতো কোনো অভিভাবক বা সাহায্যকারী কেউ থাকবে না।

#### সূরা হিসেবে রুকৃ'-৩ পারা হিসেবে রুকৃ'-১৫ আয়াত সংখ্যা-৮

﴿ وَ الَّذِينَ كَفُرُوا بِأَيْتِ اللَّهِ وَلَقَائِمُ الْوَلِئَكَ يَئِسُوْا مِنْ رَحْمَتِي ﴿ وَالَّذِينَ كَفُرُوا بِأَيْتِ اللَّهِ وَلَقَائِمُ الْوَلِئَكَ يَئِسُوْا مِنْ رَحْمَتِي ﴿ وَلَقَائِمَ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ وَاللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ

وَاُولَئِكَ لَمْرَ عَنَا أَبُ الْكِيرِ ﴿ فَهَا كَانَ جَوَابَ قَوْمِهُ الْأَ اَنَ عَالَا الْمَرْ عَنَا أَبُ الْكِيرِ ﴿ فَهَا كَانَ جَوَابَ قَوْمِهُ الْآ اَنَ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ اللّ

قَالُوا اقْتَلُوهُ اَوْ حَرِّقُوهُ فَانْجَسَهُ اللهُ مِنَ النَّارِ اللهُ عَنْ ذَلِكَ فَانْجَسَهُ اللهُ مِنَ النَّارِ اللهُ عَنْ فَالْدَافِ فَانْجَسَهُ اللهُ مِنَ النَّارِ اللهُ عَنْ فَا فَا عَلَى اللهُ عَنْ أَلَا اللهُ عَنْ أَلُوا اللهُ عَنْ أَلَا اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ النَّارِ اللهُ عَنْ أَلَا اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ النَّارِ عَنْ اللهُ عَنْ النَّارِ عَنْ النَّارِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ النَّارِ عَنْ النَّارِ عَنْ النَّارِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ النَّارِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ النَّارِ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَيْهُ عَنْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلْمُ عَلَا اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَيْكُوا اللّهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا اللّهُ عَلَا عَلَا

৩৬. অর্থাৎ তারা যখন আল্লাহর আয়াত মেনে নিতে অস্বীকার করলো, তখন সমানদারদেরকে দেয় রহমতের প্রতিশ্রুতির আওতা থেকে তারা স্বাভাবিকভাবেই বের হয়ে গেলো। অতপর তারা যখন মৃত্যুর পরবর্তী জীবন তথা আল্লাহর সামনে হাজির হয়ে জবাবদিহি করার ব্যাপারকে অবিশ্বাস করলো, তখন স্বাভাবিকভাবে বুঝা যায় যে, আল্লাহর দান বা ক্ষমার সাথে তাদের আশা-আকাজ্ফার কোনো সম্পর্কই নেই। অতপর আখিরাতের জগতের অবস্থা যখন তারা তাদের প্রত্যাশার বিপরীত দেখতে পাবে, তখনতো আর তাদের আল্লাহর রহমতের অংশ লাভের আশা করার কোনো অর্থই থাকবে না।

# لَايْبٍ لِقَوْ إِيُّوْمِنُونَ ﴿ وَقَالَ إِنَّهَا اتَّخَذْتُرْ مِنْ دُونِ اللَّهِ

নিশ্চিত নিদর্শন সেই কওমের জন্য যারা ঈমান আনে<sup>৪০</sup>। ২৫. আর তিনি (ইবরাহীম) বললেন<sup>৪১</sup>—"তোমরা তো বানিয়ে নিয়েছো আল্লাহকে ছেড়ে

وَ अंड निक्ठि निक्र नित्र नित्र कि कि निक्र नित्र कि निक्र नित्र कि निक्र नित्र नित्र कि निक्र नित्र नित्र कि नित्र क

৩৭. মাঝখানে কিছু প্রাসঙ্গিক আলোচনার পর এখান থেকে ইবরাহীম (আ)-এর ঘটনার ধারাবাহিক বর্ণনা শুরু হয়েছে।

৩৮. অর্থাৎ যুক্তি প্রয়োগের অক্ষমতাই শক্তি প্রয়োগের সূচনা ঘটায়। ইবরাহীম (আ)-এর কওমের লোকেরা যখন তাঁর যুক্তিপূর্ণ কথার জবাব দিতে সক্ষম হলো না তখন তারা ইবরাহীম (আ)-কে দুনিয়া থেকে সরিয়ে দিতে চাইলো। সমগ্র জনতা একথায় একমত হলো যে, সে যখন আমাদের সকলের ভুল ধরতে বাড়াবাড়ি শুরু করলো তখন তাকে মেরে ফেলা ছাড়া আর কোনো পথ নেই।এ ব্যাপারে সবাই একমত হয়ে গেলো; কিন্তু মারার পদ্ধতি নিয়ে তাদের মধ্যে মতপার্থক্য সৃষ্টি হলো। কিছু লোকের পরামর্শ ছিল, তাকে হত্যা করা হোক। অপর কিছু লোকের পরামর্শ হলো, তাকে আশুনে পুড়িয়ে মারা হোক, এতে করে ভবিষ্যতে অন্য কেউ এ ধরনের হক কথা বলার দুঃসাহস দেখাবে না।

৩৯. অর্থাৎ তারা যখন ইবরাহীম (আ)-কে আগুনে নিক্ষেপ কর**লো** তখন আমি তাঁকে আগুন থেকে রক্ষা করলাম।

সূরা আল আম্বিয়ার ৬৯ আয়াতে উল্লিখিত হয়েছে যে, আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেন—আমি নির্দেশ দিলাম, 'হে আগুন! তুমি ইবরাহীমের প্রতি শীতল ও নিরাপদ হয়ে যাও।' ইবরাহীম (আ)-কে অবশ্যই আগুনে নিক্ষেপ করা হয়েছিল, তা না হলে আগুনের প্রতি আল্লাহর উল্লিখিত নির্দেশ অর্থহীন হয়ে যায়।

এ থেকে সুস্পষ্টভাবে অপর যে কথাটি প্রমাণিত হয় তাহলো, বস্তুর প্রকৃতি বা ধর্ম মহান আল্লাহর নির্দেশের অধীন। তিনি চাইলে কোনো সময় বস্তুর প্রকৃতি বা ধর্মকে পরিবর্তন করে দিতে পারেন। যেমন ইবরাহীম (আ)-এর ক্ষেত্রে আগুনের ধর্ম তার দাহিকা শক্তিকে পরিবর্তন করে দিয়েছিলেন।

৪০. অর্থাৎ ইবরাহীম (আ)-এর এ ঘটনায় মু'মিনদের জন্য শিক্ষণীয় বিষয়গুলো হলো—

এক ঃ ইবরাহীম (আ) যখন পরিবার, সমাজ, দেশ ওজাতির অনুসৃত ও আচরিত শিরকী ধর্মের অসারতা এবং তাওহীদের মৌলিকত্ব সম্পর্কে সত্য জ্ঞানের ভিত্তিতে জানতে পারলেন, তখন তিনি সবকিছু ত্যাগ করে সত্য দীন গ্রহণ করতে বিলম্ব করেননি।

وَ ثَانًا "مَّوْدَةً بَيْنَكُرُ فِي الْحَيْوِةِ الْنَيْا ۚ ثَرَّيُوا الْقَيْمَةِ بِهِ الْأَنْيَا ۚ ثُرَّيُوا الْقَيْمَةِ بِهِ الْفَيْمَةِ الْمُقَامِةُ الْمُقَامِةُ الْمُقَامِةُ الْمُعَامِةُ الْمُقَامِةُ الْمُعَامِةُ الْمُعَامِّةُ الْمُعَامِّةُ الْمُعَامِّةُ الْمُعَامِّةُ الْمُعَامِّةُ الْمُعَامِّةُ الْمُعَامِّةُ الْمُعَامِةُ الْمُعَامِّةُ الْمُعَامِّةُ الْمُعَامِعُةُ الْمُعَامِعُ الْمُعَلِّمُ الْمُعَامِعُ الْمُعْمِعُ الْمُعَامِعُ الْمُعَامِعُ الْمُعَامِعُ الْمُعَامِعُ الْمُعَامِعُ الْمُعَامِعُ الْمُعَامِعُ الْمُعَامِعُ الْمُعَامِعُ الْمُعِمِ الْمُعَامِعُ الْمُعَامِعُ الْمُعَامِعُ الْمُعَامِعُ الْمُعَامِعُ الْمُعَامِعُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلَّمُ الْمُعَامِعُ الْمُعَامِعُ الْمُعَامِعُ الْمُعَامِعُ الْمُعْمِعُ الْمُعْمِعُ الْمُعَامِعُ الْمُعِلَّمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَامِعُ الْمُعَامِعُ الْمُعَامِعُ الْمُعَامِعُ الْمُعَامِعُ الْمُعَامِعُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلَّمِ الْمُعَامِعُ الْمُعِلَّمِ الْمُعِلَّمِ الْمُعَامِعُ الْمُعِلَّمِ الْمُعِلَّمِ الْمُعِلَّمُ الْمُعِلَّمِ الْمُعِمِعُ الْمُعِلَّمِ الْمُعِلَّمِ الْمُعِلَّمِ الْمُعِمِعِ الْمُعِلِمُ الْمُعِمِعِلَمِ الْمُعِلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعِمِعِ الْمُعِمِعِي الْمُعِمِعِ الْمُعِمِعِ الْمُعِمِعُ الْمُعِمِعُ الْمُعِمِعُ

يَكُفُّرُ بَعْضُكُرْ بِبَعْضِ وَيَلْعَى بَعْضُكُرْ بَعْضًا وَمَا وَكُرُ النَّارُ তোমাদের একজন অপরজনকে অস্বীকার করবে এবং তোমাদের একে অপরকে লা'নত করবে<sup>৪৩</sup>; আর তোমাদের ঠিকানা হবে জাহান্লাম,

- بَيْنَكُمْ ; ম্তিগুলোকে - مَوَدُهُ : ভালোবাসার মাধ্যম হিসেবে - مُوَدُهُ : ন্তামাদের মধ্যকার : اوْثَانَا - ভাবনে - الْقَيْمَة : কাবনে - يَكُفُرُ : কাবনে - يَكُفُرُ : কাবনে - يَكُفُرُ : কাবনে - يَكُفُرُ : কাবজনে - يَكُفُرُ : কাবজনকে - بَعْضُ - سِعْضُ - سِعْضُ - سِعْضُ - سِعْضُ - سِعْضُ - سِعْضُ - سَعْضُ - سُعْضُ - سَعْضُ - سُعْضُ - سَعْضُ - سَع

- দুই ঃ তিনি নিজ জাতিকে মিথ্যা, শিরক ও জাতীয় স্বার্থপ্রীতি থেকে সরিয়ে আনার জন্য তাদের বিরোধিতাকে উপেক্ষা করে অনবরত প্রচারকাজ চালিয়ে গেছেন।
- তিন ঃ তিনি বিরোধিদের আশুনের ভয়াবহ শান্তিকে উপেক্ষাকরে সত্য ও ন্যায়ের পথে অটল থেকেছেন।
- চার ঃ অবশেষে আল্লাহ তাঁকে এ কঠিন অগ্নি পরীক্ষায় উত্তীর্ণ করেছেন।
- পাঁচ ঃ এ পরীক্ষায় উত্তীর্ণ হওয়ার পরই আল্লার্ছ তা'আলা তাঁর জন্য আগুনকে অলৌকিকভাবে শান্তিদায়ক শীতল করে দেন। এসব কিছুই মু'মিনদের জন্য শিক্ষণীয় নিদর্শন।
- 8). ইবরাহীম (আ)-এর একথা তিনি আগুন থেকে নিরাপদে বের হয়ে আসার পরই বলেছিলেন। বক্তব্যের ধারাবাহিকতায় এটাই বুঝা যায়।
- 8২. অর্থাৎ মূর্তিপূজা তথা মূর্তি-সভ্যতার ভিত্তিতে তোমরা গড়ে তুলছো, যদিও এটা তোমাদেরকে মৃত্যুর পূর্ব পর্যন্ত ঐক্যবদ্ধ রাখতে পারে, কারণ দুনিয়াতে আকীদা-বিশ্বাস সত্য-মিথ্যা যা-ই হোক না কেন তার ভিত্তিতে সামাজিক ঐক্য, পারস্পরিক বন্ধুত্ব, আত্মীয়তা, ধর্মীয় সম্পর্ক, সামাজিক সম্পর্ক, অর্থনৈতিক সম্পর্ক এবং রাজনৈতিক সম্পর্কও গড়ে তোলা যায়। যদিও এ সম্পর্কের সীমানা দুনিয়ার জীবনের প্রান্তভাগ পর্যন্তই, তার পরে আর নেই।
- ৪৩. অর্থাৎ শিরক ও কুফরের ভিত্তিতে প্রতিষ্ঠিত বন্ধুত্ব ও আত্মীয়তার সম্পর্ক আখিরাত পর্যন্ত টিকে থাকতে পারে না। আখিরাতে সেসব সম্পর্কই টিকে থাকবে যা দুনিয়াতে এক

ومالکر مِن نَصِرِیسن ﴿ فَامَنَ لَهُ لُوطٌ وَقَالَ إِنَّى مُهَاجِرٌ وَمَالَ إِنَّى مُهَاجِرٌ وَمَالَ إِنَّى مُهَاجِر এবং তোমাদের জন্য সাহায্যকারীদের কেউ থাকবে না।" ২৬. অতপর লৃত তাঁর প্রতি ঈমান আনলেন<sup>88</sup>; আর তিনি (ইবরাহীম) বললেন—'আমি অবশ্যই হিজরতকারী

نُصِرِبْنُ ; কউ -مَنْ ; থাকবে না وَمَا لَكُمْ ; তামাদের জন্য থাকবে না - نُصِرِبْنُ ; কউ -مَنْ ; কউ -وَ - نُصِرِبْنُ ; সাহায্যকারীদের ।(هَ - اَمَنْ - فَامَنَ - فَامَنَ - فَامَنَ - فَامَنَ - قَالَ : আমি অবশ্যই - وُطَّ - وَهَ - لُـوْطُّ - হিজরতকারী ;

আল্লাহর ইবাদাত, নেক কাজ ও আল্লাহর ভীতির উপর ভিত্তি করে গড়ে উঠেছিল। কুফর ও শিরক তথা আল্লাহদ্রোহিতার ভিত্তিতে দুনিয়াতে যেসব সম্পর্ক গড়ে উঠেছিল এমন সব সম্পর্ক আখিরাতে ছিন্ন হয়ে যাবে। পিতা-পুত্র, স্বামী-ক্রী, পীর-মুরীদ, ওস্তাদ-শাগরিদ প্রভৃতি যত রকমের সম্পর্কই দুনিয়াতে থাকুক না কেন, আখিরাতে একে অপরের উপর দোষ চাপাতে সচেষ্ট থাকবে, একে অপরকে লা'নত করতে থাকবে। প্রত্যেকে নিজের পথভ্রষ্টতার দায়-দায়িত্ব অন্যের উপর চাপাতে ব্যস্ত হয়ে পড়বে। কুরআন মাজীদের বিভিন্ন স্থানে এ ব্যাপারটি উল্লিখিত আছে। সূরা আয় যুখরুফের ৬৭ আয়াতে বলা হয়েছে—

"বন্ধু-বান্ধবরা সেদিন একে অপরের শত্রু হয়ে যাবে, কেবল আল্লাহভীরু লোকেরা ছাড়া।"

সূরা আল আ'রাফের ৩৮ আয়াতে বলা হয়েছে—

"যখনই কোনো দল প্রবেশ করবে, তখনই তারা অন্য দলের লোকদের উপর লা'নত করতে থাকবে, এমনকি যখন স্বাই তাতে সমবেত হবে, তখন পরবর্তীরা পূর্ববর্তীদের সম্বন্ধে বলবে 'হে আমাদের প্রতিপালক ! এরাই আমাদের পথভ্রষ্ট করেছিল, সূতরাং এদেরকে জাহান্নামের শান্তি বিশুণ করে দিন। আল্লাহ বলবেন—প্রত্যেকের জন্যই দিশুণ কিন্তু তোমরা তা জানোনা।"

সুরা আল আহ্যাবের ৬৭-৬৮ আয়াতে বলা হয়েছে—

"তারা আরও বলবে— 'আমরাতো আমাদের নেতাদের এবং আমাদের প্রধানদের কথা মেনে চলেছিলাম। অতএব তারাই আমাদেরকে পথভ্রন্ত করেছিল। হে আমাদের প্রতিপালক !তাদের শাস্তি দিশুণ করে দিন এবং তাদের প্রতি মহা-লা'নত বর্ষণ করুন।"

88. হযরত লৃত (আ)-ছিলেন ইবরাহীম (আ)-এর ভাতিজা। ইবরাহীম (আ) যখন নিরাপদে আগুন থেকে বের হয়ে আসেন তখন লৃত (আ) চাচা ইবরাহীম (আ)-এর নবুওয়াতকে মেনে নেন এবং তাঁর আনুগত্যগ্রহণ করেন। এটা অসম্ভব নয় যে, আরও অনেক লোকই ভেতরে ভেতরে ইবরাহীম (আ)-এর নবুওয়াতের সত্যতা স্বীকার করে থাকবে; কিন্তু পুরো জাতি ও সরকারের পক্ষ থেকে ইবরাহীম (আ)-এর দীনের উপর যে আক্রোশের বহিঃপ্রকাশ ঘটেছে, তাতে ইবরাহীম (আ)-এর প্রতি আনুগত্য প্রকাশ করার সাহস কেউ ব

#### 

يَعْقَوْبَ وَجَعْلُنَا فِي ذُرِيْتِهِ النَّبَوَّةَ وَالْكِتْبُ وَاتَيْنَهُ آجَرَةً (পৌত্ৰ) ইয়াকৃব<sup>89</sup> এবং তাঁর বংশধরদের মধ্যে কায়েম রাখলাম নবুওয়াত ও কিতাব<sup>86</sup>, আর তাকে তার পুরস্কার দান করলাম

### فِي النَّنْيَا عَوَ إِنَّهُ فِي الْأَخِرَةِ لَهِنَ الصَّلِحِيْنَ ﴿ وَلُوْطًا إِذْ قَالَ

দুনিয়াতেও ; এবং আখিরাতেও তিনি নিশ্চিত নেককার লোকদের মধ্যে শামিল হবেন<sup>৪৯</sup>। ২৮. আর (স্বরণীয়) লৃতের কথা<sup>৫০</sup> যখন তিনি বললেন

- النّبُورَّ : जिनहें कि - وَهَبْنًا : निक्त - اللّه - اللّه - الله - اله - الله -

করেনি। একমাত্র লৃত (আ)-ই সেই তরুণ যিনি এ সৌভাগ্যের অধিকারী হয়েছিলেন। অবশেষে তিনি চাচা ও চাচীর হিজরতকালেও তাঁদের সহযোগী হয়েছিলেন।

- ৪৫. অর্থাৎ আমার প্রতিপালকের জন্যই আমি হিজরত করছি। তিনি আমাকে যেখানে নেবেন এবং যেখানে তাঁর ইবাদাতের কোনো প্রতিবন্ধকতা থাকবে না আমি সেখানে যাবো।
- 8৬. অর্থাৎ আমার প্রতিপালক আমাকে সহায়তা দানের ক্ষমতা রাখেন, কেননা তিনি পরাক্রমশালী।তিনি আমার জন্য যে ফায়সালা-ই করবেন তা আমার জন্য কল্যাণকরই হবে। কারণ তিনি প্রজ্ঞাময়।
- 8৭. হযরত ইসহাক (আ)-এর পুত্র ইয়াকৃব (আ)। এখানে ইবরাহীম (আ)-এর অন্য পুত্রদের কথা এ জন্য উল্লেখ করা হয়নি যে, তাদের বংশের মাত্র দু'জন নবীই এসেছেন। ইবরাহীম পুত্রদের মাদায়েনী শাখার মধ্যে একমাত্র ভয়াইব (আ) নবী ছিলেন আর ইসমাঈল (আ)-এরবংশে একমাত্র হযরত মুহামাদ (স) নবী ছিলেন। অপরদিকে ইসহাক (আ)-

#### 

مِّنَ الْعَلَمِيْنَ ﴿ السِّبِيلَ ﴿ الرِّجَالَ وَتَقَطَّعُونَ السَّبِيلَ اللّهِ السَّبِيلَ اللّهِ السَّبِيلَ اللهُ الله

ছিনতাই করো ?

এর বংশে তথা বনী ইসরাঈলদের মধ্যে হযরত ঈসা (আ) পর্যন্ত অগণিত নবী-রাসূল এসেছেন। এসেছে অনেক আসমানী কিতাব।

৪৮. ইবরাহীম (আ)-এর পরে যত নবী-রাসূল এসেছেন সবাই এর মধ্যে শামিল। এসব নবী-রাসূল সবাই ইবরাহীম (আ)-এর বংশেই এসেছেন।

৪৯. অর্থাৎ যারা হযরত ইবরাহীম (আ)-কে হেয় প্রতিপন্ন করতে চেয়েছে এমনকি তাঁকে আগুনে পুড়িয়ে মারার চক্রান্ত করেছিল; সেসব শাসক, পুরোহিত সবাই দুনিয়া থেকে নিশ্চিহ্ন হয়ে গেছে। আর ইবরাহীম (আ)-এর নাম গত চার হাজার বছর থেকে দুনিয়ার বুকে সমুজ্জ্বল রয়েছে এবং কিয়ামত পর্যন্ত থাকবে। যত নবী-রাসূল দুনিয়াতে এসেছেন তাঁরা সবাই ইবরাহীম (আ)-এর বংশ থেকেই এসেছেন। সকল ধর্মেক্সাকই তাঁকে নিজেদের নেতা হিসেবে মানে। এভাবে কিয়ামত পর্যন্ত ইয়াহুদী, খৃক্তার বিরোধিদের মুসলমানদের মধ্যে তাঁর নাম শ্রদ্ধাভরে স্বরণীয় হয়ে থাকবে। আর তাঁর বিরোধিদের নাম-নিশানা দুনিয়া থেকে মুছে গেছে। গত চার হাজার বছর পর্যন্ত ইবরাহীম (আ)-এর বংশধরদের থেকেই দুনিয়ার মানুষ হিদায়াত লাভ করে আসছে। যার ফলে আখিরাতেও তাঁর জন্য মহাপুরক্ষার নির্ধারিত হয়ে আছে।

৫০. হযরত পৃত (আ)-এর ঘটনা কুরআন মাজীদের অনেক জায়গায়ই প্রাসঙ্গিক আলোচনায় এসেছে। এ সম্পর্কে বিস্তারিত অবগতির জন্য নিম্নোক্ত স্রার নির্দেশিত আয়াতসমূহ দুষ্টব্য ঃ

সূরা আল আ'রাফ আয়াত ৮০-৮৪; সূরা হুদ আয়াত ৭৭-৮৩; সূরা আল হিজর আয়াত ৫৮-৭৭; সূরা আল আন্বিয়া আয়াত ৭৪-৭৫; সূরা আল ত'আরা আয়াত ১৬০-১৭৫; সূরা আন নাম্ল আয়াত ৫৪-৫৯; সূরা আস সাক্ষাত আয়াত ১৩৪-১৩৮; সূরা আল কামার আয়াত ৩৩-৩৯।

## وْتَأْتُونَ فِي نَادِيْكُرُ الْمُنْكَرِ فَهَا كَانَ جَوَابَ تَوْمِهُ إِلَّا أَنْ

এবং তোমাদের নিজেদের মজলিসে প্রকাশ্যে অশ্রীল কাজ করো<sup>৫২</sup>) তখন তাঁর কওমের লোকদের এ ছাড়া কোনো জওয়াব ছিল না যে,

# قَالُوا الْتِنَا بِعَنَ إِبِ اللهِ إِنْ كُنْتَ مِنَ الصِّرِقِينَ ﴿ قَالَ رَبِّ

তারা বলেছিল—'আমাদের উপর আল্লাহর আযাব নিয়ে এসো, যদি তুমি সত্যবাদীদের শামিল হয়ে থাক।'৩০. তিনি (লৃত) বললেন—'হে আমার প্রতিপালক!

### انْصُوْنِيْ عَلَى الْقَوْرَ الْمُفْسِدِينَ أَ

ফাসাদ সৃষ্টিকারী কওমের বিরুদ্ধে আমাকে সাহায্য করুন।

৫১. অর্থাৎ যৌন পরিতৃপ্তির জন্য তোমরা মেয়েদের পরিবর্তে পুরুষদের ব্যবহার করছো, যা তোমাদের পূর্বে দুনিয়াতে আর কেউ করেনি। সূরা আল আ'রাফের ৮১ আয়াতে একথা বলা হয়েছে—

"তোমরা যৌন পরিতৃপ্তির জন্য নারীদেরকে বাদ দিয়ে পুরুষদেরকে ব্যবহার করছো ; বরং তোমরা সীমালংঘণকারী সম্প্রদায়।"

৫২. অর্থাৎ তোমরা এ অশ্লীল কাজটি লুকিয়ে ছাপিয়ে না করে প্রকাশ্য মাজলিসেই করছো। তারা যে এ অশ্লীল কাজ পরস্পরের সামনেই করতো সূরা আন নাম্লের ৫৪ আয়াতে বলা হয়েছে—

"তোমরা কি পরস্পরের চোখের সামনে এ অশ্রীল কাজ করে যাচ্ছো ?"

#### (৩য় ক্লকৃ' (২৩-৩০ আয়াত)-এর শিক্ষা

 যারা আল্লাহ, নবী-রাসূল, আসমানী কিতাব, ফেরেশতা, কিয়ামত, পুনরুত্থান, তাকদীর, প্রভৃতিকে বিশ্বাস করে না, তারাই নিরাশ হতে পারে। মু'মিমরা ক্রখনো আল্লাহর রহমত থেকে নিরাশ হতে পারে না।

- ্র ২. মু'মিনরা আল্লাহ থেকে নিরাশ না হওয়ার কারণ হলো—তাঁরা আল্লাহ সম্পর্কে পরিষ্কার ধার্রণী। রাখে এবং আল্লাহর সাক্ষাতের জন্য দুনিয়াতেই প্রস্তুতি গ্রহণ করে।
  - ७. याता आन्नारत तरमण (थरक नितान जाएनत ज्ञान रूप अवनार साराज्ञाम ।
- 8. ইবরাহীম (আ)-এর জাতির লোকেরা যুক্তিতে পরাজিত হয়ে শক্তি প্রয়োগ করেছে। দুনিয়ার সর্বত্র সর্বযুগেই বাতিলের অনুসূত নীতি এটাই।
- ৫. সর্কল বস্তুর প্রকৃতি-ই আল্লাহ কর্তৃক নিয়ন্ত্রিত, আল্লাহ চাইলে যেকোনো বস্তুর প্রকৃতি পরিবর্তন বা হৃণিত করে দিতে পারেন। যেমন আগুনের প্রকৃতি দহন কার্যকে ইবরাহীম (আ)-এর জন্য স্থৃণিত করে দিয়েছেন।
- ৬. ইবরাহীম (আ)-এর ঘটনাতে কেবলমাত্র মু'মিনদের জন্যই শিক্ষণীয় নিদর্শন রয়েছে। যারা আল্লাহর কিতাবে বর্ণিত বিষয়সমূহ বিশ্বাস রাখেনা তাদের জন্য এতে কোনো শিক্ষণীয় নিদর্শন নেই।
- ৭. মূর্তি সভ্যতার উপর প্রতিষ্ঠিত সমাজব্যবস্থা তথা মুশরিকী আকীদা-বিশ্বাসের ভিস্তিতে প্রতিষ্ঠিত ব্যক্তি, পরিবার, সমাজ ও রাষ্ট্রীয় সম্পর্ক দুনিয়ার জীবনকাল পর্যন্তই টিকে থাকতে পারে। আখিরাতে এ বন্ধুতুপূর্ণ সম্পর্ক পারম্পরিক শত্রুতায় পরিবর্তীত হয়ে যাবে।
- ৮. মু'মিনদের পারস্পরিক সম্পর্কই আখিরাতে অটুট থাকবে। কাষ্ণির-মুশরিকদের পারস্পরিক সম্পর্ক আখিরাতে পারস্পরিক শত্রুতায় পরিবর্তীত হবে এবং তারা জাহান্নামের জ্বালানী হবে।
- ৯. কাফির-মুশরিকদের দুনিয়ার পারস্পরিক কোনো সম্পর্কই তাদেরকে জাহান্নামের শাস্তি থেকে বাঁচাতে সাহায্য করতে সক্ষম হবে না।
- ১০. হযরত ইবরাহীম (আ) জ্বলম্ভ অগ্নিকুণ্ডে নিক্ষিপ্ত হয়েছেন, তবুও দীন ও ঈমানের ব্যাপারে আপোষ করেননি।
- ১১. দীন ও ঈমান রক্ষাকল্পে মাতৃভূমি ত্যাগ করেছেন। মু'মিনদেরকেও নিজেদের ঈমান-আকীদা নিয়ে বেঁচে থাকার জন্য প্রয়োজনে নবী-রাসুলদের পথ অনুসরণ করতে হবে।
- ১২. মু'মিনদেরকে অবশ্যই সর্বাবস্থায় তথা পরিস্থিতি অনুকৃষ হোক বা প্রতিকৃষ হোক, আল্লাহর সাহায্য ও ফায়সালার উপর সম্ভুষ্ট থাকতে হবে। এটাই ঈমানের দাবী।
- ১৩. মু'মিনদের সুনাম-সুখ্যাতি দুনিয়াতেও অক্ষুণ্ন থাকে। আর আখিরাতেও তাঁরা নিচ্চিত শুভ পরিণতি লাভ করবেন।
- ১৪. কওমে লৃতের আগে দুনিয়াতে সমকামিতার মতো অশ্রীল কাজ কেউ করেনি। তাই কিয়ামত পর্যন্ত দুনিয়াতে যারা এ অশ্রীল কাজ করবে তাদের সকলের গোনাহের অংশ কওমে লৃতের আমলনামায় সংযুক্ত হবে। কারণ তারাই এ অশ্রীল কাজের সূচনাকারী।
- ১৫. আল্লাহ তা'আদা মানুষের স্বাভাবিক চাহিদা যৌন পরিতৃত্তির জ্বন্য নারী জাতিকে সৃষ্টি করেছেন। এর বিপরীত কোনো উপায়ে যৌন চাহিদা পূরণ করা একটি জ্বদ্য ও ঘৃণিত অপরাধ।
- ১৬. বর্তমান পৃথিবীতে অনেক জটিল রোগ যেমন এইড্স ইত্যাদির মূল কারণ অস্বাভাবিক উপায়ে অবাধ যৌনাচার। এটাতো দুনিয়ার নগণ্য শাস্তি। আখিরাতে এর শাস্তি হবে অত্যন্ত কঠোর।
- ১৭. कथरम मृष्ठ क्षकामा জनসমক্ষে সমকামিতার মতো অপরাধ ছাড়াও রাহাজ্ঞানি ও मুर্গুনের মতো অপরাধে অপরাধী ছিদ।
- ১৮. এ জাতি এসব অপরাধে লিও হওয়ার সাথে সাথে অত্যন্ত হঠকারী ও সীমালংঘনকারীও ছিল। যার ফলে আল্লাহ তা'আলা সে জাতিকে পুরোপুরি ধ্বংসম্ভূপে পরিণত করে দিয়েছেন।
- ১৯. আল্লাহ তা আলা কোনো জাতিকে শয়তানের প্ররোচনায় অপরাধ করে ফেললে অতপর তার জন্য অনুশোচিত হয়ে ক্ষমা চাইলে ক্ষমা করে দেন। তবে হঠকারী লোকদের পরিণতি দুনিয়া ও আখিরাতে উভয় স্থানেই অত্যন্ত মন্দ হয়ে থাকে। আল্লাহ আমাদেরকে এ জাতীয় গোনাহ থেকে রক্ষা করুন।

#### সূরা হিসেবে রুক্'-৪ পারা হিসেবে রুক্'-১৬ আয়াত সংখ্যা-১৪

ত১. আর যখন আমার প্রেরিত (ফেরেশতা)গণ এসে পৌছলো<sup>৫৩</sup> ইবরাইীমের কাছে সুসংবাদ নিয়ে, তাঁরা বললো—'আমরা অবশ্যই ধ্বংসকারী

(ফরেশতা)-গণ; الرهيم - كرسانا : - كاملة - كانبوس - كانب

- ৫৩. অর্থাৎ লৃত (আ)-এর কওমের উপর আযাব নাযিলের দায়িত্ব পেয়ে যেসব ফেরেশতা দুনিয়াতে এসেছিল, তারা প্রথমে ইবরাহীম (আ)-এর নিকট এসেছিল। তারা তাঁকে ইসহাক ও ইসহাকের পুত্র ইয়াকৃবের জন্মের সুসংবাদ দান করার পর বললেন যে, আমাদেরকে 'কওমে লৃত'-কে ধ্বংস করার জন্য পাঠানো হয়েছে।
- ৫৪. 'এ জনপদের অধিবাসীদেরকে' বলে ফেরেশতারা কওমে লৃতের এলাকার দিকে ইংগীত করেছে। এ এলাকাটি ছিল ফিলিন্তিনের 'জাবরুন' শহর থেকে কয়েক মাইল দক্ষিণ-পূর্ব দিকে। এখানে হযরত ইবরাহীম (আ) বসবাস করতেন। বর্তমানে এ শহরের নাম আল-খলীল। কওমে লৃতের এলাকাটি বর্তমানে সাগরের পানির নীচে।

#### 

رسری بهر و ضاتی بهر ذرعاً و قالو  $\sqrt{2}$  تکون تف الله و قاله و

العُبرِيْنَ : আমিল ; الْمَرَاتَ : তার স্ত্রীকে ; اَمْرِاتَ - اَمْرِاتَ - اَلْغَبِرِيْنَ - শামিল ; الْغَبِرِيْنَ - তারপর : الْغُبِرِيْنَ - এসে - الْغُبِرِيْنَ - এসে - الْغُبِرِيْنَ - অরপর : الْغُبِرِيْنَ - অরপর - الْغُبِرِيْنَ - আমার প্রেরিত (ফেরেশতা) - গণ : الْغُبِرِيْنَ - ল্তের কাছে : তিনি বিষণ্ণ হয়ে পড়লেন ; بهمْ - তাদের জন্য : তাদের জন্য : তাদের (রক্ষার) জন্য : قَالُوا : তাদের (রক্ষার) জন্য : তাদের দিক থেকে : তানা বললো : تَحْفَنَ : তানা বললো : تَحْفَنَ : তানা বললো : الله - আপনি ভয় করবেন না : نَحْفَنَ : তামরা অবশ্যই :

৫৫. হযরত ইবরাহীম (আ) মানুষের আকৃতিতে ফেরেশতাদের আগমন দেখে আতংকিত হয়ে পড়লেন। ফেরেশতারা তাঁকে যখন ইসহাক ও ইয়াকৃবের সুসংবাদ দিল তখন তাঁর ভয় দূর হয়ে গেল এবং তখন তিনি বুঝতে পারলেন যে, ফেরেশতাদের এ অভিযোগের লক্ষ 'কওমে লৃত।" তখন তিনি তাদের সম্পর্কে ফেরেশতাদের সাথে বাদানুবাদ করতে ভক্ক করলেন। সুরা হুদের ৭৪ আয়াতে বলা হয়েছে—

"তারপর যখন ইবরাহীমের মন থেকে ভয় দূর হয়ে গেলো এবং তাঁর কাছে সুসংবাদ এলো, তখন তিনি আমার সাথে লৃতের কওম সম্পর্কে বাদানুবাদ করতে ভরু করলেন।"

কিন্তু তাঁর আবেদন মঞ্জুর হয়নি এবং বলা হলো যে, এ ব্যাপারে তোমার প্রতিপালকের সিদ্ধান্ত হয়ে গেছে। এ সিদ্ধান্ত আর পরিবর্তন হবে না। উক্ত স্রার ৭৬ আয়াতে বলা হয়েছে—

"হে ইবরাহীম! এ থেকে বিরত থাকুন, আপনার প্রতিপালকের হুকুম এসেই গেছে। নিক্যাই তাদের উপর সে আযাব আসবে যা কিছুতেই প্রতিহত হবার নয়।"

ইবরাহীম (আ) যখন বুঝতে পারলেন যে, এ আযাব আর ফেরানো যাবে না, তখন তিনি শুধু বললেন—"সেখানে তো লৃত রয়েছে।" অর্থাৎ এ আযাব থেকে লৃত ও তাঁর পরিবারবর্গ কিভাবে রক্ষা পাবে ?

৫৬. হযরত লৃত (আ)–এর ন্ত্রী তাঁর প্রতি বিশ্বস্ত ছিল না। নবীর সাহচর্যে জীবনের এক বিরাট অংশ অতিবাহিত করার পরও ঈমান আনেনি এবং তাঁর সকল সহানুভূতি منجوك و اهلك إلّا امراتك كانث من الغبرين ﴿ إِنَّا مَنْ لُونَ الْعَبِرِينَ ﴿ إِنَّا مَنْ لُونَ الْعَبِرِينَ ﴿ إِنَّا مَنْ لُونَ الْعَبِرِينَ ﴿ إِنَّا مَنْ لُونَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّالَّا اللَّهُ اللَّالَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللّل

عَلَى اَهُلِ هُنِ وَ الْقَرْيَةِ رِجْزًا مِنَ السَّمَاءِ بِهَا كَانُوا يَفْسَقُونَ السَّمَاءِ بِهَا كَانُوا يَفْسَقُونَ السَمَاءِ بِهَا كَانُوا يَفْسَقُونَ السَمَاء بِهَا كَانُوا يَفْسَقُونَ السَمَاء بِهَا عَالَمُ المَامِية المُعَامِع المَعْمِع المَعْمِع المَعْمِع المَعْمِع المَعْمِع المَعْمِع المُعْمِع الم

﴿ وَلَقَلْ تَّرَكْنَا مِنْهَا أَيْدًا بَيِّنَةً لِقُو الْيَعْقَلُونَ ﴿ وَإِلَى مَلْ يَنَ وَالَّى مَلْ يَنَ وَ ٥٤. बात बापि व्यनगुर तिर्थ मिर्राह जा त्यंक किছ् न्नाष्ट निमर्नन तिर्ध किम याता खान-वृद्धि तार्थ । ১৬. बात (बापि भाग्निराहिनाय)) मानरेशानवानीरमत अिं

তার জাতির লোকদের-ই প্রতিই নিবদ্ধ থাকে। আল্লাহর বিচারের ক্ষেত্রে আত্মীয়তা ও রক্ত সম্পর্কের কোনো গুরুত্ব নেই। ঈমান ও নৈতিক চরিত্রের মানদণ্ডে প্রত্যেক ব্যক্তির ফায়দা হবে। তাই নবীর স্ত্রী হওয়ায় আযাব থেকে মুক্তির ব্যাপারে তার কোনো ফায়দা হয়নি। তার পরিণাম হয়েছে সে জাতির সাথে যাদের ধর্ম ও চরিত্র সে গ্রহণ করেছিল।

৫৭. হযরত লৃত (আ) মেহমানদের দেখে সংকৃচিত হয়ে পড়ার কারণ ছিল—মহমানরা তথা ফেরেশতারা উঠতি বয়সের সুন্দর সুঠাম দেহের অধিকারী কিশোরের রূপ ধরে এসেছিলেন। লৃত (আ) নিজের জাতির লোকদের কুচরিত্র সম্পর্কে অবহিত ছিলেন। তাই মেহমানদের আসা মাত্রই তিনি পেরেশান হয়ে পড়লেন। কিছুক্ষণ পরেই হয়তো তাঁর জাতির বদমায়েশ লোকেরা তাঁর বাড়িতে এসে হানা দেবে, তিনি কিভাবে মেহমানদেরকে তাদের হাত থেকে রক্ষা করবেন। প্রথমে তিনি জানতে পারেননি যে, মেহমানরা মানুষ নন, তাঁরা আল্লাহর প্রেরিত ফেরেশতা।

#### أَخَاهُمْ شُعَيْبًا " فَقَالَ لِقُوْ إِاعْبُكُوا اللهُ وَارْجُوا الْيُوْ ٱلْأَخِرَ

তাদের ভাই ত'আইবকে<sup>৬১</sup>, তখন তিনি বললেন—'হে আমার কওম ; তোমরা আল্লাহর ইবাদাত করো এবং শেষ দিনের আশা পোষণ করো<sup>৬২</sup>

ُوَاهُمْ - وَاخَاهُمْ - وَاخَاهُمْ - وَهَالَ - وَهَالَ - وَهَالَ - وَهَالَ - وَهَا - وَهَالَ - وَهَا - وَهَا - وَهَا - وَهَالًا - وَهَا - وَهَا - وَهَا - وَهَا - وَهُمُ اللّهُ - وَهَا - وَهَا - وَهُمُ اللّهُ - وَهَا - وَهُمُ اللّهُ - وَهُمَا - وَهُمُ اللّهُ وَاللّهُ وَالّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالل وَاللّهُ وَلَّا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

সূরা হুদ-এ উল্লিখিত হয়েছে যে, এ কিশোরদের আগমন সংবাদ শুনে শহরের বছ লোক লৃত (আ)-এর গৃহের কাছে এসে ভীড় করতে লাগলো। তারা অপকর্মে লিপ্ত হবার জন্য কিশোরদেরকে তাদের হাতে সোপর্দ করে দেয়ার জন্য লৃত (আ)-এর উপর চাপ দিতে লাগলো।

৫৮. অর্থাৎ আমাদেরকে রক্ষা করার ব্যাপারে আপনি এ লোকদের ভয় করবেন না এবং চিন্তিতও হবেন না। ফেরেশতারা এ সময় তাদের পরিচয় প্রকাশ করে দিয়ে বললেন যে, আমরা মানুষ নই, আমরা আপনার প্রতিপালকের প্রেরিত ফেরেশতা। এ বদমায়েশ লোকেরা আমাদের কাছে পৌছতে পারবে না। সূতরাং আপনি নিশ্চিন্ত থাকুন।

৫৯. ধ্বংসপ্রাপ্ত জনপদের নিদর্শন দ্বারা 'মরু সাগর' বা 'লৃত সাগর'কে বুঝানো হয়েছে। এ স্থানটি মক্কা থেকে সিরিয়ার দিকে যাওয়ার যে রাজপথ রয়েছে তার পাশেই অবস্থিত। মক্কার কাফিরদেরকে কুরআন মাজীদের অনেক জায়গায়ই সম্বোধন করে বলা হয়েছে যে, সিরিয়া যাওয়ার পথে এ যালম জাতির ধ্বংসাবশেষ তোমরা দেখে থাক।

সূরা আল-হিজর-এর ৭৬ আয়াতে বলা হয়েছে—"সে জনপদ লোক চলাচলের পথের ধারে অবস্থিত।"

সূরা আস সাফ্ফাত-এর ১৩৭ ও ১৩৮ আয়াতে বলা হয়েছে—

"আর তোমরাতো তাদের ধ্বংসপ্রাপ্ত এলাকার উপর দিয়ে আসা-যাওয়া করো সকালে ও সন্ধ্যায়—তবুও কি তোমরা বুঝ না।"

কওমে লৃত-এর ধ্বংস প্রাপ্ত নগরী 'সাদোম'-এর কিছু কিছু অংশ বর্তমানকালেও পানির নীচে দেখা যায়। বর্তমানে ডুবুরী দ্বারা এসব এলাকায় অনুসন্ধানের কাজ আরম্ভ হয়েছে; কিন্তু এখনও পর্যন্ত এসব অনুসন্ধানের ফলাফল জানা যায়নি।

৬০. অর্থাৎ এসব ধ্বংসাবশেষের চিহ্ন দেখে যারা শিক্ষা গ্রহণ করে এবং নিজেরা তা থেকে বেঁচে থাকে। আর সমাজেও এর কদর্যতা ও শান্তি সম্পর্কে মানুষকে সজাগ-সচেতন করতে উদ্যোগী হয়।

৬১. হযরত গুআইব (আ)-এর ঘটনা কুরআন মাজীদের নিম্নোক্ত সূরার উল্লিখিত আয়াতগুলোতে উল্লিখিত হয়েছে। বিস্তারিত জানার জন্য উল্লিখিত অংশগুলো দুষ্টব্য।

# وَلَا تَعْتُوا فِي الْأَرْضِ مُفْسِرِينَ $^{69}$ فَكُنَّ بُولًا فَا خَنَ تَسِمُو $^{9}$ وَلَا تَعْتُوا فِي الْأَرْضِ مُفْسِرِينَ $^{9}$ فَكُنَّ بُولًا فَا خَنَ تَسِمُو $^{9}$ এবং যমীনে বিপর্যয় সৃষ্টিকারী হয়ে বাড়াবাড়ি করো না । ৩৭. किंखू তারা তাঁকে (ত'আইবকে) মিথ্যা সাব্যস্ত করলো $^{90}$ , ফলে তাদেরকে পাকড়াও করলো

الرَجْفَادُ وَالْمَوْدُوْ الْحَادُ وَالْمُودُوْ الْحَادُ وَالْمُودُوْ الْحَادُ وَالْمُودُ الْحَادُ وَالْمُودُ ا ভূমিকম্প, শেষে তারা নিজেদের ঘরের ভেতর উপুড় হয়ে মরে পড়ে থাকলো<sup>৬৪</sup>। ১৮. আর আদ ও সামৃদ জাতিকেও (আমি ধ্বংস করে দিয়েছি)

وَقُلْ تَبِينَ لَكُرِ مِنْ مَسْكَنِهِرْ تَنُ وَزِينَ لَهُرُ الشَّيْطَى أَعَمَا لَهُرُ الشَّيْطَى أَعَمَا لَهُر এবং নিঃসন্দেহে তাদের (ধ্বংসপ্রাপ্ত) বাড়িঘর থেকেই তা তোমাদের কাছে পরিকার হয়ে গেছে<sup>৬৫</sup>; আর শয়তান তাদের কাজকর্মগুলোকে তাদের জন্য শোভনীয় করে দিয়েছিল

وَالْمُوْمُ وَالْمُالُومُ وَالْمُالُومُ وَالْمُلُومُ وَلِمُلْمُ وَالْمُلُومُ وَلِمُلْمُ وَالْمُلُومُ وَلِمُلْمُ وَلِمُ وَالْمُلُومُ وَلِمُ وَالْمُلُومُ وَلِمُلْمُ وَالْمُلُومُ وَلِمُ وَالْمُلُومُ وَلِمُلْمُ وَالْمُلُومُ وَلِمُلْمُ وَالْمُلُومُ وَلِمُلْمُ وَالْمُلُومُ وَلِمُلْمُ وَلِمُ وَلِمُلْمُ وَلِمُلْمُ وَالْمُلُومُ وَلِمُلْمُ وَلِمُلْمُ وَلِمُ وَلِمُلِمُ وَالْمُلُومُ وَلِمُ وَلِمُلْمُ وَلِمُلْمُ وَلِمُلْمُ وَلِمُ وَلِمُ وَالْمُلُومُ وَلِمُلْمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَالْمُلُومُ وَلِمُ وَالْمُلُومُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُلْمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَالْمُومُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُلْمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُلْمُ وَلِمُ وَلِمُومُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُلْمُ وَلِمُلْمُ وَلِمُلْمُ وَلِمُلْمُ وَلِمُومُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُلْمُ وَلِمُلْمُ وَلِمُلْمُ وَلِمُلْمُ وَلِمُلِمُ وَلِمُلْمُلِمُ وَلِمُلْمُ وَلِمُلْمُ وَلِمُلْمُ وَلِمُ وَلِمُلْمُ وَلِمُلِ

[সূরা হূদ, আয়াত ৮৪-৯৫ ; সূরা আশ-গু'আরা আয়াত ১৭৬-১৯১]

৬২. অর্থাৎ আথিরাত যে অবশ্যই আসবে এবং সেখানে তোমাদের এ দুনিয়ার কাজ-কর্মের হিসাব-নিকাশ দিতে হবে— যার ফলে জানাত বা জাহান্নামে যেতে হবে সে কথা স্মরণ করে দুনিয়ার জীবন পরিচালনা করো। অথবা এর অর্থ—আথিরাতে যেন ভালো পরিণতির আশা করতে পারো এমন কাজ করো।

৬৩. অর্থাৎ শুআইব (আ)-কে নবী হিসেবে মেনে নিল না এবং তার কথা না মানলে যে দুনিয়াতেও আল্লাহর আযাব পাকড়াও করতে পারে তা বিশ্বাস করলো না।

৬৪. অর্থাৎ সে জাতি যে এলাকায় বসবাস করতো সেটাকেই সেই জাতির 'ঘর' বলা হয়েছে।

#### فَصْلُ هُرِ عَى السَّبِيلِ وَ كَانُوا مُسْتَبْصِرِينَ ﴿ وَقَارُونَ وَ فَرَعُونَ فَعُونَ فَ مَعُونَ এবং তাদেরকে বিরত রেখেছিল সংপথ থেকে, অথচ তারা ছিল জ্ঞানী-বিচক্ষণ লোক<sup>৬৬</sup> ا ৩৯. আর (আমি ধ্বংস করে দিয়েছি) কারন ও ফিরআউন

وهامن تن ولَقَلْ جَاءَهُمْ مُوسَى بِالْبِينِينِ فَاسْتَكْبُرُوا এবং হামানকে ; অথচ মৃসা তাদের কাছে নিঃসন্দেহে সুস্ট নিদর্শন নিয়ে এসেছিল, কিন্তু তারা অহংকার করেছিল

قِي الْأَرْضِ وَمَا كَانُوا سِعِقِينَ ﴿ فَكُلَّا الْحَسَنُ الْ بِنَ نَبِهِ عَ الْأَرْضِ وَمَا كَانُوا سِعِقِينَ ﴿ فَكُلَّا الْحَسَنُ الْمَا بِنَانَبُهُ عَ لَا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّ

- السبيل ; অথচ ; وَهَ - السبيل : অথচ وَهَ - الله - اله - الله - ال

৬৫. অর্থাৎ আদ ও সামৃদ জাতির ধ্বংসপ্রাপ্ত এলাকার অবস্থান সম্পর্কে জারবের আবালবৃদ্ধবনিতা সবাই জানতা। কারণ, আরবের লোকেরা জানতো যে, বর্তমানে আহকাফ, ইয়ামন ও হাদরা মাউত পর্যন্ত বিস্তৃত এলাকায় প্রাচীনকালে 'আদ' জাতির বসবাস ছিল। আর হিজাযের দক্ষিণ অংশে রাবেগ থেকে আকাবাহ পর্যন্ত এবং খায়বার থেকে তাইমা ও তাবুক পর্যন্ত সমগ্র এলাকায় সামৃদ জাতির ধ্বংসাবশেষ এখনও বিদ্যমান রয়েছে। এখন থেকে দেড় হাজার বছর আগে কুরআন নাযিলের সময় সেসব বর্তমানের তুলনায় আরো বেশী সুস্পষ্ট ছিল। এসব ধ্বংসাবশেষ দেখার পরও কুরআন মাজীদ এবং নবী (স)-এর দাওয়াত অস্বীকার করা মূলত হঠকারী মনোভাবেরই পরিচায়ক।

৬৬. অর্থাৎ এ জাতি অজ্ঞ, মূর্য ও অসভ্য-বর্বর ছিল না ; বরং তারা সে যুগের শ্রেষ্ঠ, সুসভ্য ওপ্রগতিশীল লোক। বৃদ্ধিমত্তা ওবিচক্ষণতায় তারা ছিল প্রথম শ্রেণীর। তা সত্ত্বেও

# قَوْنَهُرُ مَنْ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِ حَاصِبًا ۗ وَمِنْهُرُ مَنْ أَخُلُ لَـ الصَّيْحَةُ ۗ الصَّيْحَةُ ۗ الصَّيْحَةُ ۗ الصَّيْحَةُ ۗ الصَّيْحَةُ ۗ الصَّيْحَةُ ۗ الصَّيْحَةُ وَمِنْهُرُ مَنْ أَخُلُ لَـ الصَّيْحَةُ وَمِنْهُرُ مَنْ أَخُلُ لَـ الصَّيْحَةُ وَمِنْهُرُ مَنْ أَخُلُ لَـ الصَّيْحَةُ وَمِنْهُمُ مِنْ الْخُلُ لَكُ الصَّيْحَةُ وَمِنْهُمُ وَمِنْ الْخُلُ لَكُ الصَّيْحَةُ وَمِنْهُمُ مِنْ الْخُلُ لَكُ الصَّيْحَةُ وَمِنْهُمُ مِنْ الْخُلُ لَكُ الصَّيْحَةُ وَمِنْهُمُ وَمِنْ الْخُلُ لَكُ الصَّيْحَةُ وَمِنْهُمُ مِنْ الْخُلُ لَكُ الصَّيْحَةُ وَمِنْهُمُ مِنْ الْخُلُلُ لِلْمُ الْمُنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مِنْ الْمُنْ الْمُنْ اللّهُ اللّ

ومِنْهُرُسَ خَسَفْنَا بِهِ الْأَرْضَ وَمِنْهُمْ سَ اَغُرِقْنَا ۗ وَمَا كَانَ اللهُ আর তাদের মধ্য থেকে কাউকে আমি যমীনে ধ্বসিয়ে দিয়েছি<sup>٩٥</sup>; এবং তাদের মধ্যকার কাউকে আমি ড্বিয়ে দিয়েছি<sup>٩১</sup>; আর আল্লাহ এমন নন যে,

### لِيظْلِمُهُرُ وَلَكِنْ كَانُوا أَنْفُسُهُمْ يَظْلِمُونَ ﴿ مَثَلُ الَّذِينَ اتَّخَلُوا

তিনি তাদের প্রতি যুলুম করবেন, বরং তারাই নিজেদের প্রতি নিজেরা যুলুম করতো<sup>৭২</sup>। ৪১, তাদের উদাহরণ—যারা বানিয়ে নিয়েছে

-আমি
الأنبان : কারো : ارسَلْنَا : কারি। - مَنْ : আমি তাদের মধ্য থেকে - مَنْ - কারো - أَرْسَلْنَا : পাঠিরেছিলাম - منْهُمْ : পাথর বর্ষণকারী বাতাস : وعامنا : তাদের মধ্য থেকে - مَنْ : কাউকে - مَنْ : কাউকে - مَنْ : পাকড়াও করেছিল তাকে : واخذت - ما اخذت : কাউকে - مَنْ : কাউকে - الْمُنْ : কাউকে - ولْكُنْ : কাউকে - ولْكُنْ : কাকে প্রতি কাকের প্রতি কাকের প্রতি নিজেরা : وانفس + مم - الْمُنْ نَا : কারাই - مَنْ الْ (انفس + مم - الْمُنْ : কারাই : مَنْ الْمَا - الْمُنْ : - তাকের বারা : الْمُنْ : কাবের নিয়েছে : করতো - مَنْ الْمَا - مَنْلُ - তাদের বারা : الْمُنْ : - কাবের নিয়েছে : করতো - مَنْلُ - করতো - مَنْلُ (١٠) - الْمُنْ الْمَا - مَنْلُ (١٠) - الْمُنْ الْمَا - مَنْلُ الْمَا - مَنْلُ - তাদের বারা : الْمُنْ الْمَا - مَنْلُ الْمَا - مَنْلُ الْمَا - مَنْلُ - করতো - الْمُنْلُونُ : - করতো - الْمُنْلُ - করতো - الْمُنْلُ - করতো - الْمُنْلُ - করতো - করতো - الْمُنْلُ - করতো - করতো - কর্মি - করতো - করতো - কর্মি - করতো - কর্মি - করতো - কর্মি - করতো - কর্মি - কর্মি

তারা শয়তানের দেখানো পথেই নিজেদের ভোগের সন্ধান পেয়েছিল এবং সে পথেই তারা অগ্রসর হয়েছে। অপর দিকে নবীর দাওয়াত তাদের কাছে নিরস বিধি-নিষেধের বেড়াজালে আবদ্ধ ব্যবস্থা মনে হয়েছিল। তাই তারা জেনে-বুঝে ঠাণ্ডা মাথায় শয়তানের দেখানো পথেই চলেছিল।

৬৭. অর্থাৎ আল্লাহর পাকড়াও থেকে কোথাও গিয়ে আত্মরক্ষা করার ক্ষমতা তাদের ছিল না। আল্লাহর আসমান-যমীন-এর আওতার বাইরে এমন কোনো জায়গা নেই যেখানে যাওয়া যেতে পারে।

৬৮. অর্থাৎ প্রলয়ংকারী পাথর বহনকারী তৃফান দিয়ে এক জাতিকে আমি ধ্বংস করে দিয়েছিলাম। এর দ্বারা 'আদ' জাতিকে বুঝানো হয়েছে।

৬৯. অর্থাৎ বিকট শব্দ দ্বারাও এক জ্ঞাতিকে ধ্বংস করে দিয়েছি। এর দ্বারা 'সামূদ' জ্ঞাতিকে বুঝানো হয়েছে।

# مِنْ دُونِ اللهِ أَوْلِياءً كَهُثَلِ الْعَنْكُبُوتِ اللهِ أَوْلِياءً كَهُثَلِ الْعَنْكُبُوتِ اللهِ اللهِ أَوْلِياءً كَهُثَلِ الْعَنْكُبُوتِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ عَلَي

- و اِنَّ اَوْهَى الْبَيُوتِ لَبَيْتُ الْعَنْكَبُوتِ مُلَوْكَانُوْ ا يَعْلَمُونَ نَّ مَا وَهَى الْبَيُوتِ لَبَيْتُ الْعَنْكَبُوتِ مُلُوكَانُوْ ا يَعْلَمُونَ مَا هَاءَ مَا هَاءَ مَا هَاءَ مَاءً مُونَاءً مَاءً مَ
- من دُوْن مَا اللّه : अल्लाहारक وَلْمِيّاً : अल्लाहारक اللّه : अल्लाहारक من دُوْن من دُوْن ما الله اله الله -
- ৭০. এখানে কার্ননের কথা বুঝানো হয়েছে। তাকে তার সম্পদ ও প্রাসাদরাজীসহ মাটিতে ধ্বসিয়ে দেয়া হয়েছে।
- ৭১. অর্থাৎ ফিরআউন ও হামান। এদেরকে এদের সৈন্য-সামস্তসহ সাগরের পানিতে চুবিয়ে মারা হয়েছে।
- ৭২. ইতিপূর্বে বর্ণিত আম্বিয়ায়ে কিরামের ঘটনা থেকে প্রমাণিত হয় যে, যারা বিপদ ও সংকটের মুকাবিলায় হিম্মতহারা ও হতাশ না হয়ে ধৈর্য, সহিষ্ণুতা ও দৃঢ়তা সহকারে সত্য ও ন্যায়ের পতাকা উর্ধ্বে তুলে রাখতে সচেষ্ট্র থাকে, তাদের প্রতি আল্লাহর সাহায্য অবশ্যই এসে যায়, আর যালিমদেরকে অবশ্যই আল্লাহ পাকড়াও করেন।

ইসলামের দাওয়াতী কার্যক্রমকে যারা সমূলে উচ্ছেদ করে দেয়ার অপচেষ্টায় লিপ্ত সেসব আল্লাহদ্রোহী লোকদের প্রতি সতর্কবাণীও উল্লিখিত ঘটনাবলীতে সুস্পষ্টভাবে ফুটে উঠেছে। এসব লোকদেরকে তাৎক্ষণিক পাকড়াও না করা এবং কিছুকাল তাদেরকে অবকাশ দেয়া দ্বারা তারা যেন মনে না করে যে, তাদেরকে পাকড়াও করার মতো কোনো শক্তি আদৌ নেই। আল্লাহ তা'আলা অবশ্যই ন্যায় ও ইনসাফ করেন। তিনি তাদের বিদ্রোহ, সীমালংঘন, যুলুম-নিপীড়ন ও অসৎ কার্যক্রমের জন্য পাকড়াও করবেন। যেমন অতীতের যালিম জাতিসমূহকে পাকড়াও করেছেন। অতীতে নূহ, লৃত, ওআইব (আ) প্রমুখ আশ্বিয়ায়ে কিরামের জাতিসমূহ এবং আদ ও সামৃদ জাতি আল্লাহর পাকড়াওয়ের সম্মুখীন হয়েছিল। ফিরআউন, হামান ও তাদের বাহিনী আল্লাহর পাকড়াওয়ের স্বাদ উপভোগ করেছে। বিশাল সহায়-সম্পদের মালিক কান্ধনও তা স্বচোধে দেখেছে। আল্লাহ তা'আলা এদের কারো প্রতি একবিন্দুও যুলম করেননি, তারা নিজেরাই নিজেদের হঠকারিতার মাধ্যমে তাদের উপর আপতিত করুণ পরিণতিকে ডেকে এনেছে। যারা এসব লোকের মতো যুলুম ও সীমালংঘন করবে, সর্বযুগেই তাদের পরিণতি একইন্ধপ হবে। এটা আল্লাহর স্থামী রীতি।

৭৩. অর্থাৎ যারা আল্লাহকে বাদ দিয়ে উল্লিখিত জাতিসমূহের মতো অন্যদেরকে নিজেদের সহায়ক, পৃষ্ঠপোষক সকল বিপদ-আপদ থেকে উদ্ধারকারী মনে করে তাদের

#### الله يعكرماً يَلْ عُونَ مِنْ دُونِهِ مِنْ شَيْ وَهُو الْعَزِيْزُ الْحَكِيرُ ﴿ وَهُو الْعَزِيْزُ الْحَكِيرُ ﴿ ﴿ 8২. নিশ্চয়ই আল্লাহ তাকে জানেন, যে জিনিসকে তারা তাঁকে (আল্লাহকে) বাদ দিয়ে ডাকে এবং তিনি প্রাক্রমশালী প্রজ্ঞাময়।

وَ تَلْكَ الْإَشَالُ نَضْرِبُهَا لِلنَّاسِ ۚ وَمَا يَعْقِلُهَا إِلَّا الْعَلِمُونَ ﴿ وَمَا يَعْقِلُهَا إِلَّا الْعَلِمُونَ ﴿ 80. आत এসব উদাহরণ—আমি তা পেশ করি মানুষের (উপদেশ গ্রহণের) জন্য ;
আর আলেম তথা জ্ঞানীরা ছাড়া কেউ তা বুঝে না।

الله السّه السّه وَ وَالْاَرْضَ بِالْحَقِّ ، إِنَّ فِي ذَلِكَ هِ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّا اللّهُ اللَّالَّ اللَّا اللّهُ الللّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

هِنْ : जातन الله : بَدْعُونَ : जातन : بَعْلُمُ : जातन الله : जातक ( जात्त : क्विन के वित के के जात के के के लिए के जात के

সামনে মানত-নজরানা পেশ করতো এবং বর্তমানেও যারা এ ধরনের আকিদায় বিশ্বাসী তাদের এ আকিদা-বিশ্বাস ও ধারণা-কল্পনা অতীতেও ভিত্তিহীন প্রমাণিত হয়েছে আর বর্তমান ও ভবিষ্যতেও এসব ধারণা-কল্পনা ভিত্তিহীন প্রমাণিত হতে বাধ্য। এসব লোকের বিশ্বাসের ভিত্তি এতই দুর্বল যে, তা মাকড়সার ঘর তথা জালের মতো যা বাজাসের সামান্য ঝট্কা বা আঙ্গুলের সামান্য টোকাও বরদাশত করতে সক্ষম নয়। এসব লোকের এ অমূলক ধারণা-বিশ্বাসের উপর কখনো সৃষ্ঠ্-সৃন্দর জীবনব্যবস্থা গড়ে উঠতে পারে না। এসবের উপর ভিত্তিহীন জীবনব্যবস্থাও ক্ষণভঙ্গুর হতে বাধ্য। এদের যদি সামান্যতমও সত্যের জ্ঞান থাকতো, তাহলে তারা এর উপর জীবনব্যবস্থার প্রাসাদ নির্মাণ করতো না। মূলত এ বিশ্ব-জাহানের সমস্ত ক্ষমতার মালিক একমাত্র আল্লাহ তা'আলা, তাঁর উপরই একমাত্র নির্ভর করা যেতে পারে।

সূরা আল বাকারার ২৫৬ আয়াতে বলা হয়েছে—

"যে ব্যক্তি তাগৃতকৈ অস্বীকার করবে ও আল্লাহর প্রতি ঈমান আনবে সে নিঃসন্দেহে এক সুদৃঢ় হাতল ধারণ করলো, যা কখনো ভাংবার নয়, আর আল্লাহ সর্বশ্রোতা মহাবিজ্ঞ।"

### لاية للمؤمنين

#### মু'মিনদের জন্য নিশ্চিত নিদর্শন<sup>৭৬</sup>।

#### - प्रें मिनएत जना । لَلْمُؤْمنيْنَ , निन्ठि निप्तर्गत जना

98. অর্থাৎ আল্লাহকে বাদ দিয়ে এরা যাদেরকে সাহায্যের জন্য ডাকে তাদের যে, কোনো ক্ষমতাই নেই, সে সম্পর্কে আল্লাহ খুব তালোভাবে জানেন।

ক্ষমতার মালিকতো একমাত্র আল্লাহ। তারই জ্ঞান, কর্মকুশলতা ও বিচক্ষণতা দ্বারা এ বিশ্ব-জাহান পরিচালিত হচ্ছে।

- ৭৫. অর্থাৎ এ বিশ্ব-জাহানের স্রষ্টা, পরিচালক ও প্রতিপালক একমাত্র আল্লাহ। আর বিশ্বজাহান ও এর-মধ্যকার সকল সৃষ্টিও আল্লাহর এককত্বের প্রমাণ দেয়। এখানে সত্যের সাথে সামঞ্জস্যশীল ব্যবস্থা-ই একমাত্র স্থিরতা ও প্রতিষ্ঠা লাভ করতে পারে। ধারণা-কল্পনা প্রসৃত কোনো ব্যবস্থা যা সত্য বিরোধী তা এখানে খাপ খায় না, তাই এমন ব্যবস্থা সত্যের সাথে সাংঘর্ষিক হতে বাধ্য। নান্তিক্যবাদের ভিত্তিতে বা বহু ইলাহ্র ধারণার উপর প্রতিষ্ঠিত কোনো ব্যবস্থা এখানে চলতে পারে না। আর এ ব্যবস্থা দ্বারা সত্যের মধ্যে কোনো পরিবর্তন আসবে না; বরং এ অসত্য ব্যবস্থা নিজেই কোনো এক সময় এক বিরাট বিপর্যয়ের মুখোমুখী হবে।
- ৭৬. অর্থাৎ যারা নবী-রাসূলদের শিক্ষা মেনে নেয় এবং সে অনুসারে জীবনযাপন করে তারাই আসমান-যমীনের সৃষ্টিতে তাওহীদের সত্যতা এবং নান্তিক্যবাদ ও শিরকের ভিত্তিহীনতার সাক্ষ্য-প্রমাণ সুস্পষ্টভাবে দেখতে পায়। নবী-রাস্লদের শিক্ষাকে অস্বীকারকারীরা এসব সাক্ষ্য-প্রমাণ দেখেও বুঝতে সক্ষম হয় না।

#### 8র্থ রুকৃ' (৩১-৪৪ আয়াত)-এর শিকা

- আল্লাহ তা'আলা তাঁর সৃষ্টিজগতের সবকিছুর জন্য একটা প্রকৃতি বা স্বভাব নির্ধারণ করে
  দিয়েছেন। এর ব্যতিক্রম করলে সেটাই হবে যুলুম বা সীমালংঘন। আর যুলুমের পরিণাম অত্যন্ত
  ভয়াবহ।
- ২. মানুষের জৈবিক চাহিদা প্রণের জন্য আল্লাহ বিপরীত লিঙ্গ সৃষ্টি করেছেন। এটাই হলো প্রকৃতির স্বভাবগত বিষয়। এর ব্যতিক্রম করা তথা সমলিঙ্গের মাধ্যমে এ চাহিদা পূরণের প্রচেষ্টা করা যুলুম। সুতরাং এর পরিণাম ভয়াবহ হতে বাধ্য।
- ৩. কওমে লৃত মানুষের স্বভাবজাত নিয়মের বাইরে সমলিঙ্গতে তাদের চাহিদা পুরণের ঘৃণ্য ব্যবস্থার সূচনা করেছিল। আল্লাহ তা'আলা তাদের এ সীমালংঘনের পরিণতি স্বরূপ দুনিয়াতেই কঠোর আযাব তাদের উপর নাযিল করেছেন। আখিরাতের শান্তিতো আরও ভয়াবহ ও চিরস্থায়ী।
- ৪. যারা সত্যিকার অর্থে প্রকৃত ঈমানদার এবং যারা ঈমানের পরীক্ষায় উত্তীর্ণ, তাদেরকে আল্লাহ তা আলা দুনিয়াতে আপতিত আসমানী আযাব থেকে অবশ্যই রক্ষা করেন। যেমন রক্ষা করেছেন দৃত (আ) ও তার পরিবার-পরিজনকে।

- ৫. খাঁটি ঈমান ও সংকর্ম ছাড়া কোনো নবী-রাস্লের সাথে আত্মীয়তার সম্পর্কেও আল্লাইরী আযাব থেকে কাউকে রক্ষা করতে পারে না। যেমন পারেনি লৃত (আ)-এর বিপথগামী দ্রীকে।
- ৬. কওমে লৃতের অপকর্ম এতই জ্বদা ছিল যে, আল্লাহ তা আলা প্রথমে তাদের উপর পাথর বহনকারী বাতাস প্রবাহিত করেছেন, অতপর উক্ত এলাকার ভূমিকে উল্টে দিয়েছেন অর্থাৎ উপরিভাগকে নীচে আর নীচের ভাগকে উপরে তুলে দিয়েছেন। তাছাড়া উক্ত ভূমিকে নীচের দিকে ধ্বসিয়েও দিয়েছেন। যার জ্বন্য সেখানে সাগরের সৃষ্টি হয়েছে। যা মরু সাগর নামে খ্যাত হয়ে আছে।
- আল্লাহ তা'আলা এসব ধ্বংসাবশেষের কিছু কিছু নিদর্শন পরবর্তী মানুষের শিক্ষা গ্রহণের জন্য রেখে দিয়েছেন। যাতে করে মানুষ শিক্ষা গ্রহণ করে এ জঘন্য অপকর্ম থেকে সচেতনভাবে দুরে থাকতে পারে।
- ৮. ত'আইব (আ)-এর জাতিও তাঁকে মিখ্যা সাব্যস্ত করে তার দাওয়াতকে প্রত্যাখ্যান করেছিল। ফলে তারা সীমালংঘনের অপরাধে অপরাধী সাব্যস্ত হয়ে কঠোর আয়াবে পতিত হয়েছিল।
- ৯. দীনের দাওয়াতকে প্রত্যাখ্যানকারীদের উপর আসমানী আযাব আসাটা গুধুমাত্র সময়ের ব্যাপার মাত্র। কিন্তু আযাব আসাটা নিশ্চিত।
- ১০. আসমানী আযাব থেকে বাঁচার একমাত্র উপায় হলো দীনের দাওয়াত জারী রাখা। আর এ দায়িত্ব মুসলিম উত্থাহর। কারণ তাদেরকে এ কাজের জন্যই বাছাই করে নেয়া হয়েছে।
- ১১. ও'আইব (আ)-এর জাতি কোনো মূর্খ, অসভ্য ও বর্বর ছিল না ; বরং তারা সুসভ্য, জ্ঞানী ও বিচক্ষণ জাতি ছিল। কিন্তু দীনের ব্যাপারে তাদের জ্ঞান ও বিচক্ষণতা কাজে লাগেনি।
- ১২. শয়তানের প্ররোচনা মানুষের শিক্ষা-দীক্ষা ও বিচক্ষণতা অকেন্ডো করে দেয়। শয়তানের প্ররোচনা থেকে রেহাই পাওয়ার জন্য আল্লাহর আশ্রয় প্রার্থনা করাই একমাত্র উপায়।
- ১৩. আল্লাহর গযবে ধ্বংসপ্রাপ্ত 'আদ ও সামৃদ' জাতির এলাকা বর্তমানকালেও বিদ্যমান রয়েছে। এসব ধ্বংসাবশেষ দেখে শিক্ষা গ্রহণের মাধ্যমে দীনের পথে এগিয়ে আসা কর্তব্য।
- ১৪. ऋমতা-প্রতিপত্তি ও ধন-সম্পদের প্রাচুর্য্যও মানুষকে আল্লাহর পাকড়াও থেকে রক্ষা করতে পারে না। যেমন পারেনি ফিরআউন, হামান ও কার্মনকে।
- ১৫. ফিরআউন ও হামানকে তাদের লোক-লঙ্করসহ আল্লাহ তা'আলা সাগরে ডুবিয়ে মেরেছেন। আর কার্ন্ধনকে তার ধন-সম্পদসহ ভূগর্ভে ধ্বসিয়ে দিয়েছেন।
- ১৬. আল্লাহ প্রদন্ত জীবনব্যবস্থাই হলো সঠিক-সুন্দর ও মজবুত জীবনব্যবস্থা। এতে দুনিয়াতেও শাস্তি এবং আখিরাতেও মুক্তির গ্যারান্টি রয়েছে।
- ১৭. দুনিয়াতে আল্লাহর দীন ছাড়া আর যত ব্যবস্থা রয়েছে সবই মাকড়সার জালের মতই দুর্বল ভিত্তির উপর প্রতিষ্ঠিত।
- ১৮. আল্লাহকে বাদ দিয়ে কাফির-মুশরিকরা আর যত উপাস্যকে তারা মানে এবং পূজা-উপাসনা করে সবই মিখ্যা, তাদের কোনো ক্ষমতা-ই নেই।
- ১৯. আসমান-যমীনের সৃষ্টি ও পরিচালন-ব্যবস্থা থেকেই আল্লাহর দীনের যথার্থতা প্রমাণিত হয়। যাদের নিকট আল্লাহর কিতাবের জ্ঞান রয়েছে তারাই এটা বুঝতে সক্ষম।

#### সূরা হিসেবে রুক্'-৫ পারা হিসেবে রুক্'-১ আয়াত সংখ্যা-৭

﴿ أَتُلُمَّا أُوْمِي إِلَيْكَ مِنَ الْكِتْبِ وَ آقِرِ الصَّلُوةَ \* إِنَّ الصَّلُوةَ

৪৫. (হে নবী) আপনি পাঠ করে শোনান যা (কিতাব) থেকে আপনার প্রতি ওহী করা হয়েছে এবং নামায কায়েম করুন<sup>৭৭</sup>, নিচয়ই নামায

অপিনি পাঠ করে শোনান ; - الْـيْـك - খইী করা হয়েছে ; وَحَى - যা ; وَحَى - এইী করা হয়েছে ; الْـيْـك - আপনার প্রতি - من - থেকে ; الْـكـتب - কিতাব - الْـكـتب - কায়েম করুন - الصّله हें - নামায ;

৭৭. মু'মিনকে সকল বিরোধী পরিবেশে ঈমানের উপর দৃঢ়ভাবে দাঁড়িয়ে থেকে উন্নত চরিত্র ও যোগ্যতাসম্পন্ন করে নিজেকে গড়ে তোলার জন্য এবং বাতিলের সয়লাবকে প্রতিরোধ করার মতো রহানী শক্তি লাভ করার দুটো নির্দেশ দেয়া হয়েছে। আপাত দৃষ্টিতে যদিও রাসূলে করীম (স)-কে সম্বোধন করে কথাগুলো বলা হয়েছে, কিন্তু আসলে সমগ্র মুসলিম উন্মাহকে উদ্দেশ্য করেই বক্তব্য উপস্থাপন করা হয়েছে। বলা হয়েছে, আপনি কুরআন তিলাওয়াত করে লোকদেরকে শোনান এবং নামায কায়েম করুন। কিন্তু এ নির্দেশ মুসলিম উন্মাহর জন্য। তবে কুরআন তিলওয়াত ও নামাযের মাধ্যমে আল্লাহর উদ্দেশ্য তখনই পূরণ হবে, যখন একজন মু'মিন কুরআন পাঠের সাথে সাথে তার শিক্ষাগুলো অনুধাবন করে সেগুলোর বাস্তব রূপায়ণে সচেষ্ট হবে। আর নামায দারা আল্লাহর কাঞ্চিক্ত গুণগুলো নিজের চরিত্র ও কাজে প্রতিক্তিত করতে চেষ্টা করবে।

কুরআন তিলাওয়াত যদি মু'মিনের কণ্ঠনালী অতিক্রম করে তার হৃদয়ে আঘাত হানতে না পারে, তাহলে এ তিলাওয়াত তাকে বাতিলের মুকাবিলাতো দূরের কথা, ঈমানের উপর টিকে থাকার শক্তিও সঞ্চার করবে না।

সহীহ হাদীসে একদল লোক সম্পর্কে উল্লিখিত হয়েছে যে, "তারা কুরআন পড়বে, কিন্তু কুরআন তাদের কণ্ঠনালীর নীচে নামবে না। তারা দীন থেকে এমনভাবে বের হয়ে যাবে যেমন ধনুক থেকে তীর বের হয়ে যায়।" – বুখারী, মুসলিম ও মুয়ান্তা

কুরআন পড়ার পরও যদি কেউ কুরআনের আদেশ-নিষেধ মেনে না চলে, তাহলে তা একজন মু'মিনের কুরআন পাঠ হতেই পারে না। রাস্লুল্লাহ (স) তাই সুস্পষ্টভাবে ইরশাদ করেছেন—"কুরআনের হারামকৃত জিনিসকে যে হালাল করে নিয়েছে, সে কুরআনের প্রতি ঈমান-ই আনেনি।"

কুরআন পাঠের মাধ্যমে একজন মু'মিন যদি তার আদেশ-নিষেধগুলো বাস্তব জীবনে অনুসরণ করে তাহলে তার পক্ষে কুরআন হবে একটি মজবুত দলীল। আর যদি বাস্তব

# تَنهَى عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْهُ يَعْلَمُمَا وَالْهُ يَعْلَمُمَا وَاللهُ يَعْلَمُمَا اللهُ عَلَمُمَا اللهُ عَلَمُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ عَلِمُ عَلَمُ عَلَمُ

- الْمُنْكَرِ ; ৩٠-وَ ; আঞ্জীল - الْفَحْشَاء ; থেকে - الْفَخْشَاء - الْمُنْكَرِ ; এক্সীল - الْفَحْشَاء - খারাপ কাজ ; ্র-আর ; الله - সর্বশ্রেষ্ঠ ; আরাহর ; أكْبَرُ : আরাহর ; أكْبَرُ - সর্বশ্রেষ্ঠ ; আরাহর ; أكْبَرُ - জানেন ; أن - আ ; - আরাহ - يَعْلَمُ ;

জীবনে কুরআনের আদেশ নিষেধের প্রতিফলন না ঘটে, তাহলে কুরআন হবে তার বিপক্ষে একটি শক্তিশালী প্রমাণ।

রাস্লুল্লাহ (স) ইরশাদ করেছেন—"কুরআন হবে তোমার পক্ষে বা বিপক্ষে প্রমাণ স্বরূপ।" অর্থাৎ যদি কুরআনকে যথাযথভাবে অনুসরণ করে চলা হয়, তাহলে তা তোমার জন্য সাক্ষ্য-প্রমাণ হবে। দুনিয়া থেকে আখিরাত পর্যন্ত সর্বত্ত তুমি নিজের সাফাই হিসেবে কুরআনকে উপস্থাপন করতে সক্ষম হবে। অর্থাৎ তুমি বলতে পারবে যে, আমি আমার জীবন কুরআন অনুযায়ী পরিচালনা করেছি। আর যদি তুমি কুরআন পাঠ করেও তার বিপরীত পথে চল, তাহলে তা তোমার বিরুদ্ধে প্রমাণ হিসেবে উপস্থাপিত হবে।

৭৮. অর্থাৎ নামায যাবতীয় অশ্লীল ও পাপকাজ থেকে নামাযীকে বিরত রাখে। তবে এজন্য শর্ত হলো নামায কায়েম করতে হবে। আল্লাহর রাসূল যেভাবে প্রকাশ্য-অপ্রকাশ্য রীতিনীতি পালন সহকারে নামায আদায় করেছেন এবং সারা জীবন মৌখিক শিক্ষাদান করেছেন ঠিক সেভাবে নামায আদায় করার চেষ্টা করতে হবে। প্রকাশ্য রীতিনীতি যেমন শরীর, পোশাক, নামাযের স্থান পবিত্র হওয়া, নিয়মিত জামাতের সাথে নামায আদায় করা এবং নামাযের যাবতীয় ক্রিয়াকর্ম সুনাত অনুসারে সম্পাদন করা। আর অপ্রকাশ্য রীতিনীতি হলো—আল্লাহর সামনে এমনভাবে বিনয়াবনত ও একাগ্রতা সহকারে দাঁড়ানো যেন তাঁর দরবারে আবেদন-নিবেদন করা হচ্ছে।

যে ব্যক্তি এভাবে নামায কায়েম করে সে অবশ্যই আল্লাহর পক্ষ থেকে সৎকর্মের তাওফীক প্রাপ্ত হয়।

নামাথের যে গুণের কথা এ আয়াতে বলা হয়েছে তার দুটো দিক রয়েছে। একটি তার অনিবার্য গুণ, আর তা হলো, নামায অশ্লীল ও খারাপ কাজ থেকে মানুষকে বিরত রাখে। অপরটি তার কাজ্ফিত গুণ—নামাযী যেন কার্যক্ষেত্রে নিজেকে অশ্লীল ও খারাপ কাজ থেকে বিরত রাখে।

আর যদি নামায নামাযীকে অশ্লীল ও খারাপ কাজ থেকে বিরত না রাখে, তবে বৃঝতে হবে যে, নামাযের মধ্যেই ক্রেটি বিদ্যমান রয়েছে।

ইমরান ইবনে হুসাইন (রা) থেকে বর্ণিত। রাস্পুক্সাহ (স) ইরশাদ করেছেন—
"যার নামায তাকে অশ্লীল ও খারাপ কাজ থেকে বিরত রাখে না তার নামায কিছুই নয়।"

# تُصْنُعُونَ ﴿ وَلَا تُجَادِكُ وَالْفُلُ الْكِتْبِ إِلَّا بِالَّهِ مِي اَحْسَى ﴿ اَكُمْ الْكُمْ الْمُ

তোমরা করে থাক। ৪৬. আর<sup>৮০</sup> আহলি কিতাবদের সাথে তোমরা বিতর্ক করো না সেই পন্থায় ছাড়া যা উত্তম<sup>৮১</sup>;

نَصْنَعُوْنَ -তোমরা করে থাক । ﴿ وَ ﴿ আর ; اللَّهُ -তোমরা বিভর্ক করো না ; أَمْلَ الْكِتُبِ -আহলি কিতাবদের সাথে ; أَيْتِي ﴿ وَاللَّهُ الْكِتُبِ -(بِ +اللَّمَى) -بِ اللَّهِي ) -بِ اللَّهِي ﴿ - اللَّهِي - اللَّهُ ال

হযরত আবদুল্লাহ ইবনে মাসউদ (রা) বলেন, রাস্পুল্লাহ (স) ইরশাদ ক্রেছেন— "যে ব্যক্তি তার নামাযের আনুগত্য করেনি, তার নামায়ই হয়নি ; আর নামাযের আনুগত্য হলো, মানুষ অন্থাল ও খারাপ কান্ধ্য থেকে বিরত থাকবে।"

হযরত আবদুল্লাহ ইবনে মাসউদ (রা) এ আয়াতের তাফসীরে বঙ্গেন, "যার নামায তাকে সংকাজ করতে এবং অসংকাজ থেকে বিরত থাকতে উদুদ্ধ না করে তার নামায তাকে আল্লাহ থেকে আরো দূরে সরিয়ে দেয়।

হযরত আবু হুরায়রা (রা) থেকে বর্ণিত আছে যে, এক ব্যক্তি রাস্পুলাহ (স)-এর খেদমতে আর্য করলো যে, অমুক ব্যক্তি রাতে তাহাচ্ছ্র্দ পড়ে এবং সকালে চুরি করে, রাস্পুল্পাহ (স) জবাবে বললেন—"অতিসত্তর তার নামায তাকে চুরি থেকে বিরত রাখবে।

কোনো কোনো বর্ণনায় আছে যে, রাস্লুদ্রাহ (স)-এর এ কথার পর সেই ব্যক্তি চুরির অভ্যাস ত্যাগ করে এবং তাওবা করে নেয়।

৭৯. অর্থাৎ আল্লাহর স্বরণ (যিক্র) সর্বশ্রেষ্ঠ, তিনি তোমাদের সকল কার্যক্রম সম্পর্কে অবগত। এর অর্থ বান্দাহ নামাযে বা নামাযের বাইরে আল্লাহকে স্বরণ করার মাধ্যমে যে সকল নেক কাজ করে এবং শুনাহের কাজ থেকে বিরত থাকে তা-ই সর্বশ্রেষ্ঠ। অথবা এর অর্থ বান্দাহ যখন আল্লাহকে স্বরণ করে তখন আল্লাহ-ও ফেরেশতাদের মাজলিসে বান্দাহকে স্বরণ করেন, আল্লাহ কর্তৃক বান্দাহকে স্বরণ করা ইবাদাতকারী বান্দাহর জন্য সর্বশ্রেষ্ঠ নিয়ামত। এ অর্থের দৃষ্টিকোণ থেকে মুফাসসিরীনে কিরাম বলেন—'এখানে এদিকে ইংগীত রয়েছে যে, নামায যে বান্দাহকে অশ্লীল ও গোনাহের কাজ থেকে বিরত রাখে তার মূল কারণ হলো—আল্লাহ নামাযীকে ফেরেশতাদের মজলিসে স্বরণ করেন, এর কল্যাণেই সে গোনাহ থেকে মুক্তি পায়।'

৮০. স্রার ৫৬ আয়াতে হিজরতের নির্দেশ রয়েছে। আর তখন মুসলমানদের হিজরত করার জায়গা ছিল হাবশা— যেখানে ছিল আহলি কিতাব তথা খৃষ্টানদের প্রাধান্য। তাই এখানে আহলি কিতাবদের সাথে কেমন আচরণ করতে হবে, তা এখান থেকে পরবর্তী আয়াতসমূহে উল্লিখিত হয়েছে।

৮১. অর্থাৎ আহলি কিতাবদের সাথে বিতর্ক, আলাপ-আলোচনা উপযুক্ত যুক্তি-প্রমাণ সহকারে ভদ্র ও শালীন ভাষার মাধ্যমে করতে হবে। এটা ওধুমাত্র আহলি

## اللهِ النَّذِينَ ظَلَهُ وَامِنْهُ وَتُولُو آامَنَّا بِالَّذِي ٱنْدِرَ الْكِيالُ

তবে যারা তাদের মধ্যে সীমালংঘন করে (তাদের সাথে করতে পারো)<sup>৮২</sup> এবং (তাদেরকে) বলো—'আমরা ঈমান এনেছি যা আমাদের প্রতি নাযিল করা হয়েছে তাতে, আর

مَنْهُمْ ; সীমালংঘন করে পার) -الَّذِيْنَ : যারা -ظَلَمُوا -সীমালংঘন করে ; مَنْهُمْ -তাদের মধ্যে ; وَاللَّهُ -এবং ; أَنَّنَا -(তাদেরকে) বলো ; الْمَنَّا -আমরা ঈমান এনেছি ; مالَّذَيُّ - তাতে যা -الْبُنَا - নাযিল করা হয়েছে : بالَّذِيُّ

কিতাবদের সাথে নয়, বরং যাদের নিকট-ই দীনের দাওয়াত দেয়া হবে তাদের সাথেই এ ধরনের সদাচারণের মাধ্যমে দাওয়াত পেশ করতে হবে। এ ব্যাপারে একজন অভিজ্ঞ চিকিৎসকের ভূমিকা পালন করতে হবে। একজন সুচিকিৎসক সবসময় সতর্ক থাকেন, যেন তাঁর আচরণে রোগীর রোগ বৃদ্ধি না পায়। তিনি চান যে, রোগী যেন নিরাময় হয়। এজন্য তিনি সাধ্যমত প্রচেষ্টা চালিয়ে যান। মনে রাখতে হবে—অনর্থক তর্ক-বিতর্ক করে তাকে হারিয়ে দেয়ার চিন্তা পরিহার করতে হবে এবং সহানুভূতি ও সহৃদয়তার সাথে তার কথা ভনে সে হিসেবে যুক্তি পেশ করে তার মনের সংশয় দূর করার চেষ্টা করতে হবে। দীনের প্রচারের ক্ষেত্রে এভাবে উপদেশ দিয়ে মুসলমানদের দীন প্রচারের কৌশল শিখিয়ে দেয়া হয়েছে। কুরআন মাজীদের সূরা আন নাহলের ১২৫ আয়াতে বলা হয়েছে—

"আপনি মানুষকে আপনার প্রতিপালকের দিকে ডাকুন হিকমত (কৌশল) ও উত্তম উপদেশ দানের মাধ্যমে এবং তাদের সাথে উত্তম উপারে; নিশ্চয়ই আপনার প্রতিপালক সে ব্যক্তি সম্পর্কে ভালোই জানেন যে তাঁর পথ থেকে ভ্রষ্ট হয়ে গেছে এবং তিনি সংপথগামীদেরকেও ভালোভাবেই জানেন।"

সূরা হা-মীম আস সাজদা'র ৩৪ ও ৩৫ আয়াতে বলা হয়েছে—

"ভালো ও মন্দ সমান নয়, যা উত্তম তা দিয়েই (মন্দকে) প্রতিহত করুন, ফলে আপনার সাথে যার শক্রতা রয়েছে সে আপনার বন্ধুর মতো হয়ে যাবে। আর যারা সবর করে তারা ছাড়া এর (এ চরিত্রের) অধিকারী আর কেউ হতে পারে না এবং যারা অত্যন্ত ভাগ্যবান, তারা ছাড়া এর (এ গুণে গুণান্বিত) অধিকারী আর কাউকে করা হয় না।"

সূরা আল মু'মিনৃন-এর ৯৬ আয়াতে বলা হয়েছে—

"যা উত্তম তা দিয়ে মন্দের প্রতিকার করুন, তারা যা বলে সে সম্পর্কে আমি ভালোই জানি।"

সূরা আল আ'রাফের ১৯৯ থেকে ২০০ আয়াতে বলা হয়েছে—

"আপনি ক্ষমাকে গ্রহণ করুন, ভালো কাজের নির্দেশ দিন, অজ্ঞ-মূর্খদের এড়িয়ে চলুন। আর যদি শয়তানের প্ররোচনা আপনাকে প্ররোচিত করে, তাহলে আল্লাহর আশ্রয় গ্রহণ করুন। নিক্রয়ই তিনি সর্বশ্রোতা সর্বজ্ঞ।"

### وأنْ إِلَا الْمُكْرُ وَالْهُنَا وَالْهُكُرُ وَاحِنَّ وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُ وَنَ

তোমাদের প্রতি যা নাযিল করা হয়েছে (তাতেও) এবং আমাদের ইলাহ ও তোমাদের ইলাহ তো একই এবং আমরা তো তাঁরই প্রতি আত্মসমর্পণকারী<sup>৮৩</sup>.

### وَكَنْ لِكَ أَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الْحِتْبُ وْنَالِّنِينَ أَتَيْنُمُ الْكِتْبَ

৪৭. আর এরপেই আমি আপনার প্রতি কিতাব নাযিল করেছি<sup>৮৪</sup>; সুতরাং আমি যাদেরকে কিতাব দিয়েছিলাম

وَ - আর ; الْهُنَا - الْهُكُمُ : তামাদের প্রতি (তাতেও) ; وَ - এবং ; الْهُنَا - আর্মাদের ইলাহ ; وَ - একই ; وَ - একং - আম্বরতো ; الْهُكُمُ : আম্বরতো ; الْهُكُمُ - আম্বরতো ; الْهُكُمُ - আম্বরতো ; الْهُكُمُ - আম্বরতো : الْهُدُنِيَ : আমি নাযিল করেছি : الْهُدُنِيَ : অপনার প্রতি : الْهُدُنِيَ : কিতাব ; الْهُدُمُ - সুতরাং যাদেরকে ; الْمُدُنِينُ - আমি দিয়েছিলাম তাদেরকে ; الْهُدُنِيَ - কিতাব ;

৮২. অর্থাৎ যারা তোমাদের প্রতি যুলুম করে তোমাদের ভদ্র-নম্র ও শালীন আচরণের মুকাবিলায় জিদ ও হঠকারিতা দেখায় তাদের সাথে ভিন্ন আচরণ করাও যেতে পারে। তাদেরকে কঠোর ভাষায় জবাব দেয়াও বৈধ। কেননা ইসলাম তার অনুসারীদেরকে বিনয়, ভদ্রতা, শালীনতা ও যুক্তিবাদিতার শিক্ষা দিলেও দীনতা ও হীনতার শিক্ষা দেরলা। তবে এমতাবস্থায়ও যুলুমের জবাবে যুলুম এবং অসদাচরণের জবাবে অসদাচরণ না করাই উত্তম। যেমন কুরআন মাজীদে সূরা আন নাহ্লের ১২৬ আয়াতে বলা হয়েছে—

"আর যদি তোমরা প্রতিশোধ গ্রহণ করো তবে সে পরিমাণ-ই গ্রহণ করবে যে পরিমাণ তোমরা নিপীড়িত হয়েছো, কিন্তু যদি তোমরা সবর করো, তাহলে তা সবরকারীদের জন্য উত্তম।"

৮৩. অর্থাৎ আমরা আমাদের কিতাবের ও তোমাদের কিতাবের অভিনু বিষয়গুলো বিশ্বাস করি। আমাদের ও তোমাদের মধ্যে অনেক বিষয়ই অভিনু আছে। তোমরা তাওহীদ ও রিসালাতে বিশ্বাস করো, আমরাও তাতে বিশ্বাসী। কাজেই তোমাদের ও আমাদের মধ্যে বিরোধের কোনো কারণ নেই। তোমরা চিন্তা করে দেখলে বুঝতে পারবে যে, ইসলাম গ্রহণ করার পথে তোমাদের কোনো অন্তরায় নেই। আমরা মুসলমানরাতো সেই ওহীতেই বিশ্বাস করি যা আমাদের নবীর মাধ্যমে পাঠানো হয়েছে এবং সেই ওহীতেও বিশ্বাস করি যা তোমাদের নবীর মাধ্যমে প্রেরিত হয়েছে। কাজেই আমাদের সাথে তোমাদের বিরোধের কোনো কারণ নেই।

৮৪. অর্থাৎ পূর্ববর্তী নবীগণের উপর আগের কিতাবগুলো আমি যেভাবে নাযিল করেছিলাম, বর্তমান কিতাব তথা আল কুরআনও আমি সেভাবেই আপনার প্রতি নাযিল করেছি। সুতরাং আগের কিতাবগুলোকে স্বীকার করে নিয়েই এ কুরআনকে মানতে হবে। يَـوْمنُــوْنَ بِهِ عَ وَمِي هُــوَ لَاءَ مِنْ يَــوْمِي بِهِ وَمَا يَجْحَلُ بِالْتِنَا তারা এতে ঈমান আনে<sup>৮৫</sup>; আর এদের মধ্যেও কেউ কেউ এতে (কুরআনে)-ও ঈমান আনে<sup>৮৬</sup>: আর আমার আয়াতসমূহ কেউ অস্বীকার করে না

إِلَّا الْكِفْرُونَ ﴿ وَمَا كُنْتَ تَتُلُوا مِنْ قَبْلِهِ مِنْ كِتْبِ وَلَا تَخُطَّهُ مِنْ كِتْبِ وَلَا تَخُطَّهُ مِنْ كِتْبِ وَلَا تَخُطُّهُ مِنْ الْكِفْرُونَ ﴿ وَمَا كُنْتَ تَتُلُوا مِنْ قَبْلِهِ مِنْ كِتْبِ وَلَا تَخُطُّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ كُتْبِ وَلَا تَخُطُهُ مِنْ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّل

بِيَوْيَنَ الْكُوْلَا الْمُبْطُلُونَ ﴿ الْمُبْطُلُونَ الْمُبْطَلُونَ ﴿ الْمُبْطُلُونَ ﴿ الْمُبْطُلُونَ ﴿ الْمُبْطُلُونَ ﴿ الْمُبْطُلُونَ ﴿ الْمُبْطُلُونَ ﴿ الْمُبْطُلُونَ الْمُبْطَلُونَ الْمُبْطَلُونَ الْمُبْطَلُونَ ﴿ الْمُبْطُلُونَ الْمُبْطُلُونَ الْمُبْطِلُونَ ﴿ الْمُبْطِلُونَ الْمُبْطِلُونَ الْمُبْطِلُونَ الْمُبْطِلُونَ الْمُبْطِلُونَ ﴿ الْمُبْطِلُونَ الْمُبْعِلَى الْمُبْطِلُونَ الْمُبْطِلُونَ الْمُبْطِلُونَ الْمُبْطِلُونَ الْمُبْطِلُونَ الْمُبْطِلُونَ الْمُبْطِلُونَ الْمُبْعِلَى الْمُبْعِلِينَا الْمُبْعِلِينَا الْمُبْعِلِينَا لِلْمُبْعِلَى الْمُبْعِلَى الْمُبْعِلَى الْمُبْعِلَى الْمُبْعِلَى الْمُبْعِلَى الْمُبْعِلَى الْمُبْعِلَى الْمُبْعِلِينَا لَعْلَالِينَا الْمُبْعِلَى الْمُبْعِلَى الْمُبْعِلَى الْمُبْعِلَى الْمُبْعِلَى الْمُبْعِلَى الْمُبْعِلَى الْمُبْعِلِينَا لَعْلَى الْمُبْعِلَى الْمُبْعِلِينَا لَالْمُبِعِلَى الْمُبْعِلَى الْمُبْعِلَى الْمُبْعِلِينَا لَعْلِيمِ الْمُبْعِلِينَا لِلْمُبِعِلَى الْمُبْعِلِينَا لِلْمُنْ الْمُبْعِلِيمِ الْمُنْفِقِلِيمِ الْمُبْعِلِيمِ الْمُبْعِلِيمِ الْمُبْعِلِيمِ الْمُنْفِقِلِيمِ الْمُنْفِقِلِيمِ الْمُبْعِلِيمِ الْمُبْعِلِيمِ الْمُنْفِقِلِيمِ الْمُنْفِيمِ الْمُنْفِقِلِيمِ الْمُنْفِيمِ الْمُنْفِقِيمِ الْمُنْفِقِلِيمُ الْمُنْفِقِلِيمِ الْمُنْفِقِلِيمِ الْمُنْفِقِلِيمُ الْمُنْفِقِلِيمُ الْمُنْفِقِلِيمُ الْمُنْفِقِيمِ الْمُنْفِقِيمِ الْمُنْفِقِيمِ الْمُنْفِلِيمِ الْمُنْفِعِلِيمِ الْمُنْفِيمِ الْمُنْفِيمِ الْمُنْفِقِيمِ الْمُنْفِيمِ الْمُنْفِقِيمِ الْمُنْفِقِيمِ الْمُنْفِقِيمِ الْمُنْفِقِيمِ الْمُنْفِيمِ الْمُنْفِيمِ الْمُنْفِيمِ الْمُنْفِيمِ الْمُنْفِيمُ الْمُنْعِلِيمِ الْمُعِلَّ لِلْمُعِلِيمِ الْمُعِلَّالِمِ الْمُعِ

مَنْ ; المَعْدَدُ ; المَعْدَدُ وَ المَعْدُدُ وَ المَعْدَدُ وَ المَعْدُ وَ المَعْدَدُ وَ المَعْدَدُ وَ المَعْدَدُ وَ المَعْدُدُ وَ المَعْدُ وَ المَعْدُدُ وَ المُعْدُدُ وَ المَعْدُدُ وَ المَعْدُدُ وَ المَعْدُدُ وَ المَعْدُدُ وَالمَعْدُودُ وَالمَدُودُ وَالمَعْدُودُ وَالمَعْدُودُ وَالمَعْدُودُ وَالمَعْدُودُ وَا

৮৫. এখানে আহলে কিতাবের সে সমস্ত লোকের কথা বলা হয়েছে, যাদের আসমানী কিতাবের সঠিক জ্ঞান ছিল, তাঁরা যখন দেখলো আগের কিতাবগুলোকে সত্যায়ন করে এ কিতাব তথা কুরআন নাফিল হয়েছে, তখন তারা নির্দ্বিধায় এ কিতাবকেও আন্তরিকতা সহকারে গ্রহণ করে নিলেন, যেমন আগের কিতাবগুলোকে গ্রহণ করে নিয়েছিলেন।

৮৬. **অর্থাৎ আরববাসীদের মধ্যেও** যারা সত্যপ্রিয় তারা আহ**লে** কিতাব হোক বা কোনো কিতাবধারী না হোক তারা এর প্রতি ঈমান আনছে।

৮৭. অর্থাৎ সেসব কাফিররা যারা নিজেদের সংকীর্ণ স্বার্থ ত্যাগ করে সত্যকে মেনে নিতে তৈরী নয়, নিজেদের কামনা-বাসনাকে সত্যের বিধি-নিষেধের বেড়াজালে আবদ্ধ করতে যারা রাজ্ঞী নয়, তারাই সত্যকে অস্বীকার করে।

৮৮. রাস্পুরাহ (স)-এর নবুওয়াতের সপক্ষে এটি একটি অকাট্য যুক্তি। আল্লাহ তা'আলা রাস্পুন্ধাহ (স)-এর নবুওয়াতকে সপ্রমাণ করার জন্য যেসব মু'জিয়া প্রকাশ

### قُيْ صُنُ وَرِ الْنِيْسَ اُوتُوا الْعِلْمِ وَمَا يَجْكُلُ بِالْتِنَا إِلَّا الظَّلِّمُ وَنَ ۞ जारमत अर्खरत यारमतर्क रमया श्राह (किजार्तत) क्छान के; आत आंगात आयाजनम्ह यामियता हाज़ा कि अशीकात करत ना।

وَقَالُوا لَـوْلَا اَنْــزَلَ عَلَيْهِ اَنْتَ مِنْ رَبِّــهِ قُلْ إِنَّمَا الْأَيْتُ وَقَالُوا لَـوْلَا الْأَيْتُ وَقَالُوا لَـوْلَا الْأَيْتُ وَقَالُوا لَوْلَا الْأَيْتُ وَقَالُوا لَهُ وَقَالُوا اللَّهُ وَقَالُوا اللَّهُ وَقَالُوا اللَّهُ وَقَالُوا اللَّهُ وَقَالُهُ وَقَالُوا اللَّهُ وَقَالُهُ وَقَالُوا اللَّهُ وَقَالُهُ وَقَالُهُ وَقَالُوا اللَّهُ وَقَالُوا اللَّهُ وَقَالُهُ وَقَالُوا اللَّهُ وَقَالُهُ وَقَالُهُ وَقُلُمُ اللَّهُ وَقَالُهُ وَقَالُهُ وَقَالُهُ وَقَالُهُ وَقَالُهُ وَقَالُهُ وَقُلُمُ اللَّهُ وَقُلُمُ اللَّهُ وَقُلْمُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَقُلْمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَقُلْمُ اللَّهُ وَقُلْمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّ

- الْعِلْمَ : অন্তরে : الْعِلْمَ : তাদের যাদেরকে : الْخَلْمَ : দেয়া হয়েছে - الْعَلْمَ : কিতাবের) জ্ঞান : وَ-আর : بايتنَا : অস্বীকার করে না (কেউ) : سَعْحَدُ : আমার আয়াতসমূহ : أَوْلاً : আমার الطَّلْمُونُ : যালিমরা الصَّوَ - আর : الطُلْمُونُ : আরা বলে - وَالْمُ - তারা বলে : أَوْلاً : কেন নাযিল হয় না : عَلَيْهِ - তার প্রতি : أَوْلاً - কেন নাযিল হয় না : وَالْمُ - তার প্রতি : سَامُ - النَّمَ الْمُرْبَ : নিদর্শন তো : وَالْمُ - سَامُ - النَّمَ الْمُرْبَ : আপনি বলুন : وَالْمُ - رَبَّه : নিদর্শন তো :

করেছেন, তন্যুধ্যে তাঁকে আগে থেকে নিরক্ষর রাখাও অন্যতম। তিনি কিছু লিখতে সক্ষম ছিলেন না এবং লিখিত কিছু পাঠ করতেও পারতেন না। এ অবস্থায় তিনি জীবনের চল্লিশটি বছর মক্কাবাসীদের মধ্যে অতিবাহিত করেন। তিনি আহলে কিতাবের কারো সাথে মেলামেশাও করতেন না যে, তাদের কাছে কিছু শুনে নেবেন। কেননা মক্কায় কোনো কিতাবধারী বাস করতো না। চল্লিশ বছর বয়সে হঠাৎ তাঁর মুখ থেকে এমন কালাম প্রকাশ পেতে শুরু করলো যা শব্দ, অর্থ, ভাষালঙ্কারের দিক থেকে অতুলনীয়। আর এটাই হলো তাঁর নবুওয়াতের প্রমাণ। কেননা আল্লাহর পক্ষ থেকে ওহীর শিক্ষা ছাড়া একজন নিরক্ষর লোকের মুখ থেকে এমন অনুপম বিশুদ্ধ ভাষা প্রকাশ হতে পারে না। তিনি যদি লেখা-পড়া জানা লোক হতেন, তাহলে তা হতো তাঁর নবুওয়াতের বিপক্ষে একটি জোরালো প্রমাণ।

৮৯. অর্থাৎ মুহাম্মাদ (স)-এর মধ্যে জীবন-কালের সমগ্র অংশেই তাঁর নবুওয়াতের সত্যতার বহু প্রমাণ বিদ্যমান যা অন্ধ ও মূর্থরা দেখতে পায় না, এটা একান্ত স্বাভাবিক ব্যাপার। কিন্তু যাঁদেরকে আল্লাহ কিতাবের জ্ঞান ও প্রজ্ঞা দান করেছেন তাঁরাই এসব প্রমাণগুলো দেখে অকপটে তাঁর নবুওয়াতকে স্বীকার করে নিয়েছেন। তাঁরা বুঝতে পেরেছেন যে, একজন নবীই এসব কৃতিত্বের অধিকারী হতে পারেন।

৯০. অর্থাৎ এমন কোনো মু'জিয়া কেন নাযিল করা হয় না যা দেখে বিশ্বাস করা যায় যে, মুহাম্মাদ (স) আল্লাহ প্রেরিত নবী।

# عنل الله و إنّها أنا نسن موين ﴿ وَلَمْ يَكُفُومُ إِنَّا أَنَوْ لَمَا عَلَيْكَ عَلَيْكَ عَلَيْكَ وَاللَّهُ وَالْمَا إِنَّهَا أَنَا الْوَلْمَ عَلَيْكَ عَلَيْكَ عَلَيْكَ اللَّهِ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

اَکِتْبَ یَتْلَی عَلَیْمِرْ وَان فِی ذَٰلِکَ لَرْحَهَ وَذَکْرِی لِقَوْ اِیَوْمُنُونَ اَکْتَبَ یَتْلَی عَلَیْمِر किछात (क्त्रणान) या जात्मत्र काष्ट्र भार्ठ करत (मानात्ना रहाके); निक्त रहा था उत्तरहिष्ट वह प्रकार अस्तर कार्य अस्तर कार्य अस्तर कार्य का

৯১. অর্থাৎ রাস্লে কারীম (স) নিরক্ষর হওয়া সত্ত্বেও তোমাদের প্রতি কুরআনের মতো একটি অতুশনীয় কিতাব নাবিল হওয়া এবং তা প্রতিদিন তোমাদেরকে পাঠ করে শোনানো তোমাদের বিশ্বাসন্থাপন করার মতো বড় একটি মু'জিয়া নয় কি ?

মূলত রাসূলুক্সাহ (স)-এর নিরক্ষর হওয়াটা তাঁর নব্ওয়াতের সপক্ষে একটি বড় মু'জিযা। তিনি লিখিত কিছু পাঠ করতে পারতেন না এবং নিজে কিছু লিখতেও পারতেন না।

কোনো কোনো আলেমের মতে রাস্লুল্লাহ (স) প্রথম দিকে লেখা পড়া জানতেন না, কিন্তু পরবর্তীতে আল্লাহ তা'আলা তাঁকে লেখাপড়া শিখিয়ে দেন। তাঁরা তাঁদের মতের সপক্ষে একটি হাদীস পেশকরেন। তাঁরা বলেন যে, হুদায়বিয়ার সন্ধিপত্র যখন শেখা হয় তখন হয়রত আলী (রা) চুক্তিপত্রটি লিখেন। চুক্তিতে প্রথমে লেখা হয়েছিল 'মুহামাদ ইবনে আবদুল্লাহ আল্লাহর রাসূল' চুক্তির এক পক্ষ। কিন্তু এতে মুশরিকরা আপত্তি তুলে বলে যে, 'আল্লাহর রাসূল' শব্দটি কেটে দিতে হবে, কারণ তাঁকে "আল্লাহর রাসূল' মেনে নিলেতো আর কোনো ঝগড়া-ই থাকে না। রাসূলুল্লাহ (স) আলী (রা)-কে 'আল্লাহর রাসূল' শব্দটি কেটে দিতে বললেন। কিন্তু আলী (রা) বললেন, 'আমি নিজহাতে এটা কেটে দিতে পারি না। তখন রাস্লুল্লাহ (স) বললেন, 'আমাকে দেখিয়ে দাও শব্দটি কোন্ জায়গায় আছে। আলী (রা) স্থানটি দেখিয়ে দিলে তিনি তা নিজ হাতে কেটে দেন এবং সেখানে লিখে দেন 'মুহাম্মাদ ইবনে আবদুল্লাহ'। এ বর্ণনা থেকে তাঁরা বলেন যে, রাস্লুল্লাহ (স) পরবর্তীতে লেখা শিখেছেন।

এ হাদীসের বর্ণনার প্রেক্ষিতে যে বিষয়গুলো চিন্তা করার বিষয় তাহলো—

এক ঃ কুরআন মাজীদের সুস্পষ্ট বর্ণনার বিরোধী কোনো হাদীস গ্রহণযোগ্য নয়। দুই ঃ হাদীসটি দুর্বল, এর বর্ণনার ভাষায় বেশ পার্থক্য রয়েছে।

তিন ঃ উল্লিখিত চুক্তি সম্পাদনের সময় দু'জন লেখক ছিলেন। একজন হযরত আলী (রা) অপরজন ছিলেন মুহামাদ ইবনে মাসলামাহ। আলী (রা) 'আল্লাহর রাসূল' শব্দটি কেটে দিতে অস্বীকার করলে রাসূলুল্লাহ (স) মুহামাদ ইবনে মাসলামাহকে দিয়ে লিখিয়ে নিয়ে থাকতে পারেন।

চার ঃ অপরের দ্বারা 'লিখানোকেও সাধারণ ভাষায় "নিজে লিখেছেন' বলা হয়ে থাকে। পাঁচ ঃ অনেক লোক এমন আছেন যারা নিজের নাম লিখতে পারেন, আর অন্য কিছু লিখতে পারেন না। এতে করে তাঁকে লেখাপড়া জানা লোক বলা যায় না।

ছয় ঃ আল্লাহর পক্ষ থেকে মু'জিযাস্বরূপ তিনি তাঁর নাম লিখে থাকতে পারেন।

সাত ঃ তাঁকে 'লেখাপড়া জানা' প্রমাণ করতে পারা দারা তাঁর শ্রেষ্ঠত্ব প্রকাশ পায় না, বরং তাঁর নিরক্ষর হওয়ার মধ্যেই তাঁর শ্রেষ্ঠত্ব প্রমাণিত।

৯২. অর্থাৎ যারা বিশ্বাস করে যে, এ কিতাব মহান আল্লাহর তরফ থেকে অবতীর্ণ, মানবজাতির জন্য এ কিতাবের অবতারণ আল্লাহর অনুপম রহমত স্বরূপ। এতে রয়েছে মানবজাতির জন্য বিপুল উপদেশ ও নসীহত।

#### ্থিম ব্লকৃ' (৪৫-৫১ আয়াত)-এর শিকা

- ১. প্রকাশ্যে রাসূলুক্সাহ (স)-কে সম্বোধন করা হলেও কুরআন তিলাওয়াত ও নামায কায়েমের এ নির্দেশ কিয়ামত পর্যন্ত আগতব্য সকল মু'মিনদেরকেও শামিল করে।
- ২. সকল প্রকার প্রতিকূল পরিবেশে ঈমানের উপর দৃঢ়তার সাথে অটল থাকা, নিজেদেরকে উনুত চরিত্রের নমুনা হিসেবে পেশ করা এবং বাতিলের সয়লাবকে মুকাবিলা করা ও রহানী শক্তি লাভ কুরার জন্য এ দুটো কাজের বিকল্প নেই।
- ৩. কুরআন তিলাওয়াত ও নামায কায়েমের মাধ্যমে সার্বক্ষণিক আল্পাহকে শ্বরণে রাখার যোগ্যতা ও অভ্যাস গড়ে উঠবে। আর সার্বক্ষণিক আল্লাহর শ্বরণই হলো সর্বোন্তম কাজ।
- আহলে কিতাব এবং অন্য সকল মানুষকে আন্তরিকতা, কৌশল ও সদুপদেশ-এর মাধ্যমে দীনের দিকে ডাকতে হবে।
- ৫. অমুসলমানদের সকল জিজ্ঞাসার জবাব কুরআন ও সুন্নাহর আলোকে দিতে হবে। এ ব্যাপারে অনর্থক বিতর্ক এড়িয়ে চলতে হবে।
- ৬. আহলে কিতাব ও মুসলমানদের যেসকল বিষয়ে ঐকমত্য রয়েছে সেসব বিষয় সামনে রেখে দরদ মাখা কথার মাধ্যমে তাদের মানসিক পরিবর্তনের চেষ্টা চালাতে হবে।
- ৭. আহলে কিতাবের মধ্যে যারা তাদের প্রতি নাযিলকৃত কিতাবের যথার্থ অনুসারী তারা অবশ্যই আল কুরআনকে মেনে নিতে বাধ্য । কারণ এসব কিতাবের মূল উৎস একটাই, আর তাহলো আল্লাহ তা'আলা । যদিও তাদের কিতাবে অনেক রদবদল হয়েছে ।
- ৮. যেসব লোক স্বার্থের পূজারী এবং নিজেদের কামনা-বাসনাকে আল্লাহর আয়াতের অধীন করতে রাজী নয়, তারাই আল্লাহর আয়াতকে অস্বীকার করে। অন্যকথায় কুফরী থেকে রেহাই পেতে হলে নিজের ইচ্ছা আকাজ্ঞাকে আল্লাহর হুকুমের অনুগত করতে হবে।

- ি ৯. আল কুরআন আল্লাহর বাণী। এর অকাট্য প্রমাণ হলো—মুহাম্মাদ (স)-এর নিরক্ষর হওয়া । একজন নিরক্ষর লোকের পক্ষে এ ধরনের উনুত শব্দালংকারসম্পন্ন ভাষায় একটা কিতাব রচনা করা সম্ভব নয়।
  - ১০. আল কুরআনের মু'জ্বিয়া বুঝার জন্য কুরআন ও সুন্লাহর জ্ঞানে জ্ঞানী হওয়া অপরিহার্য।
  - ১১. আল্পাহর আয়াতসমূহ দিবালোকের মতো সুস্পষ্ট হওয়া সত্ত্বেও তারাই একে অস্বীকার করে —যারা হঠকারী যালিম।
- ১২. রাস্লুক্সাহ (স)-এর নবুওয়াতের সত্যতার সপক্ষে বহু মু'জিয়া থাকা সত্ত্বেও আরো মু'জিয়া দাবী করা তাদের হঠকারী মনোভাবের পরিচায়ক।
- ১৩. কোনো মু'জিয়া দেখানো নবীদের আয়ত্ত্বাধীন নয়। এটা একমাত্র আল্লাহর ইচ্ছাধীন। সুতরাং নবীর কাছে মু'জিয়া দাবী করা হঠকারিতা ছাড়া আর কিছুই নয়।
- ১৪. একজন নিরক্ষর নবীর মুখে কুরআন মাজীদের মতো অতুলনীয় বাণী প্রকাশিত হওয়া এবং তা তাদের সামনে পাঠ করে শোনাতে পারা অনেক বড় মু'জিযা ; কিন্তু যারা মানতে চায় না তাদের অজুহাতের তো শেষ নেই।
- ১৫. আসল কথা হলো—যারা নিজেদের স্বার্থের পূজারী, যারা নিজেদের কামনা-বাসনার বাইরে চিন্তা করতে নারাজ, তারা যেকোনো অজুহাতেই অমান্য-অস্বীকার করবে—এটাই স্বাভাবিক।
- ১৬. কুরআন মাজীদ রহমত ও উপদেশের ভাণ্ডার। তাদের জন্য, যারা একে বিশ্বাস করে এবং এর হিদায়াত গ্রহণ করতে আগ্রহী।

П

(5)

### সূরা হিসেবে রুকু'-৬ পারা হিসেবে রুকু'-২ আয়াত সংখ্যা-১২

هَ الْكُفَى بِاللهِ بَينِي وَبَينَكُرْشُهِينً الْآَيَعَلَرُمَا فِي السَّهُوتِ وَالْأَرْضِ الْآَرُضِ وَالْأَرْضِ هُ عَلَمُ السَّهُ وَعَلَمُ السَّهُ وَعَلَمُ السَّهُ السَّاهِ وَالْأَرْضِ السَّاهِ وَالْأَرْضِ وَالْأَرْضِ وَا هُ السَّاهُ وَعَلَمُ السَّامِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا الللّه

وَ الَّذِيْتَ أَمْنُوْ ا بِالْبَاطِلِ وَكَفُرُوْ ا بِاللَّهِ " أُولَئِكَ مُر الْخُسِرُونَ نَ مَا اللهِ " أُولَئِكَ مُر الْخُسِرُونَ نَ مَا عَلَمَ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ الل

وَيَسْتَعْجِلُونَكَ بِالْعَنَ ابِ وَلُولَا اَجَلَ مُسَمَّى كَجَاءَ هُرَ الْعَنَ ابُ وَهُولَا اَجَلَ مُسَمَّى كَجَاءَ هُرَ الْعَنَ ابُ وَهُولَا الْجَاءَ هُرَ الْعَنَ ابُ وَهُولَا اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

وَلَيَاتِينَهُمْ بَغْتَةً وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ ﴿ وَنَ ۞ يَسْتَعْجُلُونَكَ بِالْعَنَابِ وَإِنَّ وَلَنَّ وَلَي এবং তা (আযাব) তাদের উপর হঠাৎ এসেই পড়বে, অথচ তারা টেরও পাবে না। ৫৪. তারা আপনার কাছে আযাবকে তাড়াতাড়ি আনতে দাবী করে, তবে অবশাই

### 

- وَيْعِبَا دِي الَّنِيْسَ امْنُوا اِنَّ اَرْضَى وَاسِعَةً فَايَّاى فَاعْبُلُونِ وَ وَلَيْعَةً فَايَّاى فَاعْبُلُونِ وَ هُولَ وَهُ لَا يَعْبَا دِي الَّذِيْسَ الْمَنُوا اِنَّ اَرْضَى وَاسِعَةً فَايَّاى فَاعْبُلُونِ وَهُ وَهُ لَا يَعْبُلُونِ وَهُ وَهُ لَا يَعْبُلُونِ وَهُ وَهُ لَا يَعْبُلُونِ وَهُ وَهُ يُعْبُلُونِ وَهُ وَهُ يَعْبُلُونِ وَهُ إِنَّ الْمُنْكُونِ وَهُ إِنَّ الْمُنْكُونِ وَهُ وَهُ وَهُ يَعْبُلُونِ وَهُ وَالْمُعْدُونِ وَهُ وَهُ يَعْبُلُونِ وَهُ وَهُ يَعْبُلُونِ وَهُ وَهُ وَهُ إِنْ وَالْمُعْدُونِ وَالْمُعْدُونِ وَهُ وَهُ وَهُ وَهُ مُؤْكِنَا وَالْمُعْدُونِ وَالْمُعْدُونِ وَالْمُعْدُونِ وَالْمُعْدُونِ وَالْمُعْدُونُ وَالْمُعْدُونِ وَالْمُعْدُونِ وَالْمُعْدُونِ وَالْمِعْدُ وَالْمُعْدُونِ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُعْدُونِ وَالْمُعْدُونِ وَالْمُعْدُونِ وَالْمُعْدُونِ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُعْدُونِ وَالْمُعْدُونِ وَالْمُعْدُونِ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُعْدُونِ وَالْمُعْدُونِ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُعْدُونِ وَالْمُعْدُونِ وَالْمُعْدُونُ وَالْمُعْدُونِ وَالْمُعْدُونِ وَالْمُعْدُونِ وَالْمُعْدُونِ وَالْمُعْدُونِ وَالْمُعْدُونِ وَلِمُعُلِي وَالْمُعْدُونِ وَالْمُعِنْ وَالْمُعِلَّالِمِ وَالْمُعْدُونُ وَالْمُعْدُونِ وَالْمُعْدُونُ وَالْمُعُلِقِ وَالْمُعُلِي وَالْمُعُلِي وَالْمُعُلِي وَالْمُعُلِي وَالْمُعْدُونُ وَالْمُعْدُونِ وَالْمُعْلِقِي وَالْمُعْدُونُ وَالْمُعْدُونُ وَالْمُعُلِي وَالْمُعُلِي وَالْمُعُلِي وَالْمُعْلِقُ وَالْمُعُلِي وَالْمُعِلِي وَالْمُعُلِقِ وَالْمُعُلِي وَالْمُعُلِي وَالْمُعُلِي وَالْمُعُلِي وَالْمُعُلِي وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُعِلَّالِهُ وَالْمُعُلِي وَا
- رَبُ الْمَا تُسَرُجُعُونَ ﴿ وَالْنِيسَ وَ الْمَوْتِ الْمَوْتِ الْمَا تُسَرُجُعُونَ ﴿ وَالْنِيسَ الْمَوْتِ الْمُوْتِ الْمَوْتِ الْمُوْتِ الْمُونِ الْمُوْتِ الْمُوتِ الْمُونِي الْمُوتِ الْمُوتِ الْمُؤْتِي الْمُوتِ الْمُوتِ الْمُوتِ الْمُؤْتِي الْمُوتِ الْمُوتِ الْمُؤْتِي الْمُعِلِي الْمُؤْتِي الْمُعِلِي الْمُؤْتِي الْمُؤْتِي الْمُؤْتِي الْمُؤْتِي الْمُعْتِي الْتِي الْمُعْتِي الْمُعْتِي الْمُؤْتِي الْمُعْتِي الْمُؤْتِي الْمُع
- يَوْمُ ﴿ الْعَذَابُ ؛ কাফিরদেরকে الْعَدْمُ ﴿ الْعَذَابُ ؛ কাফিরদেরকে الْعَدْمُ ﴿ الْعَذَابُ ؛ কাফিরদেরকে الْعَدْمُ ﴿ الْعَدْمُ ﴿ الْعَدْمُ ﴿ الْعَدْمُ ﴾ وَالْعَدْمُ ﴾ وَالْعَدْمُ ﴾ والْعَدْمُ ﴿ الْعَدْمُ ﴾ والْعَدْمُ ﴾ والله والل

৯৩. অর্থাৎ তারা বার বার দাবী জানাচ্ছেযে, তুমি যদি সত্যিই রাসূল হয়ে থাকো, আর আমরা যে তোমাকে মিথ্যা সাব্যস্ত করছি তাহলে তুমি যে আযাবের ভয় আমাদেরকে দেখাচ্ছো তা নিয়েই আসো না কেন, যাতে তোমার সত্যতার প্রমাণ হয়ে যায়।

ৈ ৯৪. অর্থাৎ আমার ইবাদাতের জন্য যদি দেশ ত্যাগ করতে হয়, তাহলে তা করাই হবে সমানের দাবী। যেখানে স্বাচ্ছন্দে স্বাধীনভাবে আল্লাহর ইবাদাত করা যাবে, প্রয়োজনে أَمنُ وَا وَعَولُوا الصَّلِحَتِ لَسنَبُولِنَهُمْ مِنَ الْجَنْـةِ غُرُفًا تَجْرِي अभान এনেছে ও নেক काজ করেছে, তাদের আমি অবশ্যই স্থান দেবো জান্নাতের সুউচ্চ প্রাসাদসমূহে; প্রবাহিত থাকবে

مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهُرُ خَلِلِ بَى فِيهَا وَنِعْرَ اَجُرُ الْعَلِيْسَ ﴿ الَّانِينَ صَبُرُوا الْعَلِيْسَ ﴿ وَالْعَلِيْسَ اللَّهُ اللَّهُ

وعلى رَبِهِمْ يَتُوكُلُونَ ﴿ وَكَا يَنْ مِنْ دَأَبِيةٍ لَا تَحْمِلُ رِزْقَهَا مِنْ এবং নিজেদের প্রতিপালকের উপর ভরসা রাখে । ৬০. আর এমন অনেক আছে
প্রাণীদের মধ্যে, যারা নিজেদের জীবিকা বহন করে না,

- لَنْبُونَنَهُمْ ; নেক কাজ الصَلَعِت ; ত্রু - مَمَلُوا ; ত্রু - مَمَلُوا - اَمَنُوا - الجَوْنَة ; اَمَنُوا - مَنْ ; ত্রু - مَنْ ; ত্রু ত্রু নিরেক আমি অবশ্যই স্থান দেবো (لنبوئين - এবাহত থাকবে - غُرَفًا - ত্রু না চিত্র - نَجْرِيْ ; ত্রু না ক্রু না নির্দ্র - خُرَفًا - থানে - العُمِلِيْنَ ; ত্রু রক্ষার - الْاَنْهُرُ ; ত্রু রক্ষার - العُمِلِيْنَ : ত্রু না উত্তম - العُمِلِيْنَ : ত্রু না ক্রু না উত্তম - العُمِلِيْنَ : ত্রু না নারা - الدِيْنَ (ত্রু - المَهْ المَهُ المَهْ المَهْ المَهُ المَهْ المَهْ المَهْ المَهْ المَهْ المَهْ المَهْ المَهْ المَاهُ المَهْ المَهُ المَهُ المَهُ المَهُ المَهُ المَهُ المَهُ المُهُ المَهُ المَهْ المَهُ المَاهُ المَهُ المَهُ المَهُ المَهُ المَهُ المَهُ المَهُ المُعْلَمُ المَاهُ المَهُ المَهُ المَاهُ المَاهُ المَهُ المَهُ المُلْقُلِمُ المَاهُ المَاهُ

নিজ দেশ ত্যাগ করে সে দেশে হিজরত করতে হবে। যদি কোনো মু'মিনের নিজ দেশে আল্লাহর বান্দাহ হিসেবে বসবাস করা কঠিন হয়ে পড়ে তবে সে আল্লাহর ইবাদাতের জন্য নিজ দেশ ও জাতিকে ত্যাগ করতে দ্বিধা করবে না। তার নিকট আল্লাহর ইবাদাত ই হবে সবচেয়ে প্রিয়। সে আল্লাহর ইবাদাতের খাতিরে দুনিয়ার সবকিছুই পরিত্যাগ করতে পারে। কিছু আল্লাহর ইবাদাতকে দুনিয়ার কোনো কিছুর বিনিময়ে পরিত্যাগ করতে পারে না।

৯৫. অর্থাৎ দুনিয়াতে যত প্রাণী আছে তাদের সবাইকে প্রাণত্যাগ করে মৃত্যুবরণ করতেই হবে। সুতরাং কোনো না কোনোভাবে প্রাণ বাঁচানোর চিন্তা করা সঠিক কাজ হতে পারে না, বরং ঈমান বাঁচানোর জন্য যদি প্রাণ দিতে হয়, সেটাই হবে সঠিক কাজ। কেননা প্রাণতো চিরদিন বাঁচিয়ে রাখা যাবেই না। আল্লাহর সামনে যখন হাজির হতে হবে, তখন ঈমান নিয়ে তাঁর সামনে হাজির হতে পারাই হবে চরম সফলতা। অতএব প্রাণ রক্ষার চিন্তার উপর ঈমান রক্ষার চিন্তাকে অগ্রাধিকার দিতে হবে।

## أَلَّهُ يَرْزُقُهَا وَ إِيَّاكُرْ الْحُومُ وَ السِّينَعُ الْعَلِيْرُ ﴿ وَلَئِنْ سَالْتَهُرُمَنْ الْعَلِيْرُ ﴿ وَهُو السِّينَعُ الْعَلِيْرُ ﴿ وَلَئِنْ سَالْتَهُرُمَنْ

আল্লাহ-ই তাদেরকে জীবিকা দেন এবং তোমাদেরকেও, আর তিনি সর্বশ্রোতা সর্বজ্ঞ<sup>১৯</sup>। ৬১. আপনি যদি তাদেরকে জিজ্ঞেস করেন<sup>১০</sup>—'কে

৯৬. অর্থাৎ যারা ঈমান ও নেক আমল করে দুনিয়ার জীবন কাটিয়ে দিয়েছে এবং দুনিয়ার জীবনে তারা কোনো সফলতা লাভ করতে পারেনি, করং দুনিয়ার মানুষের দৃষ্টিতে একেবারে ব্যর্থ হয়ে মৃত্যুবরণ করেছে, তাহলে তোমরা বিশ্বাস করো যে, তাদের এ ক্ষতি অবশ্যই পূরণ হবে এবং ওধু তাই নয়, তারা দুনিয়ার জীবনের এ কষ্ট-মসীবতের সর্বোক্তম প্রতিদান পাবে, যা তোমরা কল্পনাও করতে পারো না।

৯৭. অর্থাৎ যারা চোখের সামনে বেঈমানী ও খারাপ পথে লাভবান হওয়ার সুযোগ-সুবিধা দেখে এবং প্রতিকৃল পরিবেশে ঈমান ও নেক আমল করার বিপদ-মসীবতে ধৈর্যের সাথে ঈমানের উপর টিকে ছিল।

৯৮. অর্থাৎ যারা সচ্ছল-অসচ্ছল এবং নিরাপদ ও বিপদাশংকাজনক সকল অবস্থায় একমাত্র তাদের নিজেদের প্রতিপালকের উপর ভরসা রেখেই ঈমানের উপর অটল ছিল। তারা নিজেদের ধন-জন, বংশ-পরিবার ও প্রভাব-প্রতিপত্তির উপর বিন্দুমাত্রও ভরসা করেনি, বরং ঈমানের প্রয়োজনে নিজেদের ঘর-বাড়ী ছেড়ে বের হয়ে পড়েছে এবং আল্লাহদ্রোহী সকল শক্তির সাথে মুকাবিলা করার জন্য মানসিকভাবে তৈরী থেকেছে। তারা তাদের প্রতিপালকের উপর এতটুকু আস্থা রেখেছে যে, তাদের প্রতিপালক অবশ্যই দুনিয়াতেও তাদেরকে সাহায্য করবেন এবং আখিরাতেও তাদের কাজের উত্তম প্রতিদান দেবেন।

৯৯. অর্থাৎ ঈমান রক্ষার জন্য যদি তোমাদেরকে দেশত্যাগও করতে হয় তাহলে সেখানে তোমাদের রিয্কের চিন্তা করো না। কেননা তোমাদের চোখের সামনেই জলেস্থলে অসংখ্য পশু-পাখী বিচরণ করছে তাদের কেউ-ই তো তাদের জীবিকা বহন করে বেড়াচ্ছে না। তারা সবাইতো সময়মতো তাদের প্রতিপালক আল্লাহর নিকট থেকে জীবিকা পেয়ে আসছে। কাজেই তোমাদের এমন ভাবার প্রয়োজন নেই যে, ঈমানের জন্য দেশত্যাগ করলে সেখানে জীবিকা কোথায় পাবো ? আল্লাহ যেখানে তাঁর অসংখ্য সৃষ্টিকে জীবিকা দিয়ে যাচ্ছেন, যারা কখনো জীবিকা বহন করে ফেরে না, সেখানে তিনি অবশ্যই তোমাদেরকেও জীবিকা দেবেন। হযরত ঈসা (আ)-ও তাঁর সাধীদের এরূপ কথা বলেছিলেন, যা মথি লিখিত বাইবেলের ৬ ঃ ২৪-৩৪ গ্রোকে উল্লিখিত আছে। কুরআন ও বাইবেলের একথাগুলো একই পটভূমিতে উল্লিখিত হয়েছে। সত্যের দাওয়াতের কোনো কোনো স্তরে এমন পর্যায় এসে পড়ে যখন একমাত্র আল্লাহর উপর ভরসা করা ছাড়া আরু

خُلَتَ السَّمُوتِ وَالْأَرْضَ وَسَخَّرَ الشَّمْسَ وَالْقَرَ لَيْقُولَى اللهُ عَ সৃষ্টি করেছে আসমান ও यभीन, এবং (क) ठाँम ও সুরুষকে নিয়ন্ত্রণে রেখেছেন ؛'
তারা অবশ্যই বলবে—'আল্লাহ';

فَأَنَّى يَوْ فَكُونَ ﴿ اللهُ يَبْسُطُ الرِّزْقَ لِمَى يَـشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَيَقْرِرُ তাহলে বিভ্ৰান্ত হয়ে তারা কোন্ দিকে ছুটছে। ৬২. আল্লাহ-ই তাঁর বান্দাহদের মধ্য থেকে যাকে চান রিয্ক প্রসারিত করে দেন এবং সংকীর্ণ করে দেন

مَنْ اللهُ بِكُلِّ شَيْ عَلِيرٌ ﴿ وَلَئِنَ سَالْتَهُمْ مَنْ نَوْلَ مِنَ السَّهَاءِ مَا السَّهَاءِ مَا السَّهَاء कारता जन्म ; निम्ठ अञ्चार प्रव विषयः प्रवंख । ७०. আत यि आश्रनि তारमंत्रक जिरेख्वम करतन—'रक आम्रान श्वरंक वर्षण करतन

مَاءً فَاحْيَا بِهِ الْأَرْضَ مِنْ بَعْلِ مَوْتِهَا لَيَقُولَى اللهُ قُلِ الْحَهْلُ لِلهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَ الْحَهْلُ لِلهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ ال

- سَخُرَ ; وَصَوْدَ وَ بَالْدُ فَلَ وَ وَصَوْدَ السَّمُونَ : وَصَوْدَ وَ السَّمُونَ : صَامَّ الْمَوْدَ وَ السَّمُ اللهِ السَّمُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

কোনো উপায় থাকে না। এমন অবস্থায় হিসেব করে ভবিষ্যত সম্ভাবনা বিচার করে প্রাণ ও জীবন-জীবিকা নিশ্চয়তা খুঁজে যারা সামনে পা বাড়াবার চিন্তা করে ভাদের দ্বারা কিছু করা সম্ভব হয় না। তখন যারা প্রতিমূহুর্তে বিপদের ঝুঁকি মাথায় নিয়ে ময়দানে ঝাঁপিয়ে পড়ে, তাদের ত্যাগ ও কুরবানীর ফলেই এমন অবস্থার সৃষ্টি হয় যে, আল্লাহর দীনের পতাকা বুলন হয় এবং অন্য সকল মত ও পথ বিনত হয়ে যায়।

# بَلْ أَكْثَرُ مُرْ لَا يَعْقِلُونَ أَ

কিন্তু তাদের অধিকাংশই (তা) বুঝে না।

। তাদের অধিকাংশই يَعْقَلُونَ ; ভাদের অধিকাংশই (اكثر+هم)-اكْثُرُهُمْ , কিন্তু-بَلْ

১০০. এখানে 'তাদেরকে' দারা কাফিরদেরকে বুঝানো হয়েছে। অর্থাৎ আসমান-যমীন, গ্রহ-নক্ষত্র ইত্যাদির স্রষ্টা তারাও আল্লাহকে স্বীকার করে।

১০১. অর্থাৎ তোমরা যে, এসব কিছুর স্রষ্টা হিসেবে আল্লাহকে স্বীকার করে নিচ্ছো সে জন্য আল্লাহর শোকর আদায় করছি। তিনিই যখন এসবের স্রষ্টা তখন তিনি-ই তো সকল প্রশংসা পাওয়ার অধিকারী, অন্য কোনো সন্তাতো প্রশংসা লাভের অধিকারী হতে পারে না।

#### (৬৯ কুকু' (৫২-৬৩ আয়াত)-এর শিকা)

- भू भिन ७ कांफिन्नएमन्न सर्था कान्ना मराजात छैं पत আছে, जान श्रक्त माक्की व्यक्तमाव आञ्चार-रै रूट भारतन, कान्न जिनिरै आममान-यमीरनन्न मनिक् मन्मर्ट्स वक्रमाव भूनीक छान नार्थन।
- ২. আল্লাহ সাক্ষ্য দিচ্ছেন যে, যারা আল্লাহর প্রতি অবিশ্বাস করে বাতিলের উপর বিশ্বাস স্থাপন করে তারাই উভয় জাহানে ক্ষতিগ্রন্ত। অন্য কথায় যারা বাতিলের প্রতি অবিশ্বাস করে আল্লাহতে পূর্ণ ঈমান রাখে, তারাই লাভবান। আল্লাহর সাক্ষ্য অনুযায়ী মু'মিনরাই লাভবান।
- ৩. আল্লাহ ও তাঁর রাস্লের আনীত দীনের বিরোধিদের প্রতি নির্ধারিত শান্তির সময়-কাল যদি আল্লাহ আগেই দ্বির করে না রাখতেন, তাহলে তাদের অবিশ্বাস ও শান্তি কামনার সাথে সাথেই শান্তি তাদের উপর এসে পড়তো।
- 8. দুনিয়াতে নির্ধারিত শান্তি এমন এক সময় এসে পড়বে, যখন তারা টেরও পাবে না। এটা অবশ্যাষ্টাবী।
- ৫. আখিরাতে জ্ঞাহান্নামের শান্তি কাফিরদেরকে অবশাই চারদিক থেকে ঘিরে ধরবে। এতে বিন্দুমাত্রও সন্দেহ নেই।
- ৬. আক্লাহর দীন পালনের বিরোধী হলে দুনিয়ার সবকিছুই তথা পরিবার, দেশ-জাতি সবকিছুই ত্যাগ করাই হলো ঈমানের দাবী।
- १. श्राणीमावाटकर निर्धातिक ममरत्र श्राणकाण करत्र श्राष्ट्रारत मामर्ग राजित रहा रायक रहे । मूक्ताश मूनिग्नाटक श्राण वाँानाता राष्ट्रीय गुळ ना स्थरक मैमान वाँानात्त्र जनार मजाग-मराविक श्राणका वाँगाता यां वाँगाता ।
- ৮. আল্লাহর সামনে ঈমান নিয়ে হাজির হতে পারাই চূড়ান্ত সফলতা। ঈমান হারা হয়ে আল্লাহর সামনে হাজির হওরা চূড়ান্ত ব্যর্থতা। সূতরাং প্রাণ রক্ষার চিন্তার চেয়ে ঈমান রক্ষার চিন্তাকে অগ্রাধিকার দিতে হবে।
- ৯. মৃত্যুর পরবর্তী অনম্ভ জীবনে অবিমিশ্র চিরসুখের স্থান জান্নাতের চিরস্থায়ী বাসিন্দা হতে হলে ঈমান ও সংকাজ নিয়ে আল্লাহর সামনে হাজির হতে হবে।
- ১০. আল্লাহর সাক্ষ্য অনুসারে দীনের পথে অবিচল ও আল্লাহর উপর নির্ভরদীল নেক আমলকারী মু মিনদের জন্য আল্লাহর সাক্ষাত ও জান্নাতের চেয়ে উত্তম পুরস্কার আর কিছুই হতে পারে না।

- ১১. দুনিয়াতে অসংখ্য প্রাণী নিজেদের জীবিকা বহন করে ফেরে না, কিছু তারা ক্ষুধার্ডও থাকেঁ না—এটিই প্রমাণ করে যে, জীবিকার জন্য হন্যে হয়ে বেড়ানো সঠিক কাজ নয়। কারণ দুনিয়াতে বিচরণশীল সকল প্রাণীর জীবিকার দায়িত্ব আল্লাহ নিজেই নিয়ে রেখেছেন।
- ১২. দুনিয়াতে যত कांक्वित-মুশরিক আছে, সবাই আল্লাহকে আসমান-यমীনের স্রক্টা ও চাঁদ-সুরুজের পরিচালনা ও নিয়ন্ত্রণকারী হিসেবে স্বীকার করে। সুতরাং তথুমাত্র এটি স্বীকার করার মামই ঈমান ময় এবং এর দ্বারাই মুশমিন হওয়া যায় না।
- ১৩. দুনিয়াতে জীবিকার প্রশন্ততা বা সংকীর্ণতা ঈমানের পরিমাপক নয়। আল্লাহ যাকে চান জীবিকার প্রশন্ততা দ্বারা পরীক্ষা করেন আবার কাউকে জীবিকার সংকীর্ণতা দ্বারা পরীক্ষা করেন।
- ১৪. আল্লাহ কাফির-মুশরিকদেরকেও দুনিয়াতে প্রশস্ত জীবিকা দান করে কুফরী ও শিরকীতে তাদের শুমরাহীকে বাড়িয়ে দেন। সূতরাং জীবিকার প্রশস্ততা আল্লাহর সন্তুষ্টির প্রমাণ নয়।
- ১৫. আল্লাহ তাঁর বান্দাহদের মধ্য থেকে কাকে জীবিকার প্রশন্ততা দ্বারা পরীক্ষা করবেন আর কাকে জীবিকার সংকীর্ণতা দ্বারা পরীক্ষা করবেন—কোন্ বান্দাহ কোন্ পরীক্ষায় সহজে উত্তীর্ণ হতে পারবে, তা তিনিই ভাল জানেন।
- ১৬. আল্লাহ তা আলা আসমান খেকে পানি বর্ষণ করে যে মৃত যুমীনকে সঞ্জীব করেন তা-ও কাফির-মুশরিকরা স্বীকার করে। কিছু এ মৌখিক স্বীকৃতি ঘারা আখিরাতে নাজাত পাওয়া যাবে না। কারণ, এর সাথে আন্তরিক বিশ্বাসের কোনো প্রমাণ নেই।
- ১৭. तिमानाएउत निर्मणना जनुमात कर्य-इ स्टा योषिक शैकृष्टि ও আखतिक विश्वारमत स्वमान । मुख्ताः आक्षादत श्रिक भैमात्मत मानीमात्रामत्रक त्रामृगत्क त्यात नित्रा जात प्रभाता भरथ त्मक काल करत योषिक शैकृष्टि ও आखितक विश्वारमत श्रमान (भण केत्राण इत्त ।
- ্ ১৮. বিশ্ব-জাহানের স্রষ্টা, পরিচালক, নিয়ন্ত্রক যেহেতু আল্লাহ তা'আলা এবং একথা স্বীকার করতে সবাই বাধ্য সেহেতু সমস্ত প্রশংসা পাওয়ার মালিকও আল্লাহ তা'আলা। অতএৰ আমাদেরকে সদা-সর্বদা তাঁরই প্রশংসা করতে হবে।

#### স্রা হিসেবে রুক্'-৭ পারা হিসেবে রুকু'-৩ আয়াত সংখ্যা-৬

قُوماً هُنِ قَ الْكَيُوةُ الْكَنْيَا إِلَّا لَهُو وَلَعِبٌ وَ إِنَّ النَّارَ الْأَخِرَةَ الْكَارِ الْأَخِرَةَ الْكَابِيرَةُ النَّابِيرَ الْأَخِرَةَ اللَّهُ وَلَعِبٌ وَ إِنَّ النَّارَ الْأَخِرَ قَ هَا هُو اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَعْبُ هُا هُا اللَّهُ اللَّا اللّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ

لَهِيَ الْحَيُوانُ لُوْ كَانُوا يَعْلَبُونَ ﴿ فَاذَا رَكِبُوا فِي الْفَلْكِ সেটাই তো আসল জीবন ; यि जाता जान्जाः। ৬৫ আর তারা যখন নৌকা-জাহাযে চড়ে.

وَهُ - الا ; দুনিয়ার : الدُنْيَآ ; জীবনতো الْحَيْوة ; فَهُ - هَذه : দুনিয়ার - الدُنْيَآ ; জীবনতো - أَهُ - هَذه : ছাড়া - বহুদা বিলাধুলা : وَ - আর : الدَّرَ - জীবন - الْهُ - জীবন - الْهُ - জীবন - الْهُ - كَانُوا : আৰিরাতের : كَانُوا : আৰিরাতের : كَانُوا : আৰিরাতের : كَانُوا : আরি জানতো الْهُ - الْهُ الدَا - فَاذا - اللهُ الدَا - قَادَا اللهُ - اللهُ الدَا - الْفُلْك - قَامِ الْمُ الْفُلْك - الْفُلْك -

১০২. অর্থাৎ এ দুনিয়ার জীবনের উদাহরণ শিশু কিশোরদের ধুলো-বালি নিয়ে খেলাধুলা ও মাঠে রাজা-প্রজা খেলার মতোই। তারা সারাদিন খেলাধুলা করে, ধুলা-মাটি দিয়ে পিঠা-পায়েস রান্না করে, মিছেমিছি খেয়ে বলে, বেজায় মিঠে হয়েছে; কেউ আবার রাজা হয়, কেউ প্রজা। সন্ধ্যা বেলা এসব কিছু ফেলে দিয়ে বাড়িতে ফিরে যায়। এখানে যে রাজা হয় সে সত্যিই রাজা হয় না; বরং রাজার অভিনয় করে মাত্র। আর যে প্রজা হয়, সে-ও প্রকৃতপক্ষে এ মিথ্যা রাজার প্রজা নয়—সবই মেকী।

অনুরূপভাবে দুনিয়ার জীবনের এ ৫০, ৬০ বা ৭০ বছর কোনোটাই স্থায়ী ব্যাপার নয়। যে যে অবস্থায় আছে সে অবস্থায়ই সে এ সীমিত কয়েকটা দিন কাটিয়ে দিয়ে সবকিছু ছেড়ে শূন্য হাতে দীন-হীন বেশে নিজের চিরন্তন ও আসল জীবনে চলে যেতে বাধ্য হয়।

সুতরাং মাত্র কয়েকদিনের ছেলেখেলার জীবনের জন্য যারা প্রাণপাত করে এবং এরই জন্য নিজের দীন ও ঈমান বিকিয়ে দিয়ে অস্থায়ী সামান্য কিছু আরাম-আয়েশের উপকরণ ও প্রভাব প্রতিপত্তির জৌলুস করায়ত্ত করে নেয়, তাদের এসব কাজ বেহুদা খেলাধুলা ছাড়া আর কি-ইবা হতে পারে।

১০৩. অর্থাৎ তারা যদি দুনিয়ার জীবনের এ অসারতা সম্পর্কে জানতো এবং এ জীবন যে পরীক্ষার একটি অবকাশ মাত্র তা উপলব্ধি করতে সক্ষম হতো, তাহলে তারা আখিরাতের

## الْهُ الْمِرْ يُسْفُرِكُونَ فِي لِيكُفُرُوا بِهَا الْمَنْامُرِةُ وَلِيتَهَ تَعُوالِ

তখনই তারা শিরক করতে থাকে। ৬৬. যাতে তারা অস্বীকরি করে তা, যা আমি তাদেরকে দিয়েছি এবং যাতে তারা ভোগবিলাসে মন্ত খাকে;<sup>১০৪</sup>

قَسُوفَ يَعْلَمُونَ ﴿ النَّا جَعَلَنَا حَرَمًا أَمِنًا وَيَتَخَطَّفَ النَّاسَ তবে তারা খুব শীঘ্রই (আসল ব্যাপার) জানতে পারবে। ৬৭. তবে कि তারা লক করে না যে, আমি 'হরম'কে নিরাপদ স্থান বানিয়ে দিয়েছি, অথচ মানুষকে হামলা করা হয়

চিরন্তন ও স্থায়ী জীবনের জন্য দুনিয়ার জীবনের প্রতিটি মৃহুর্তকে প্রবং প্রক্রিটি সুম্বেগকে কাজে লাগানোর জন্য উঠেপড়ে লেগে যেতো। এ জীবনকে কোনোক্রমেই খেল-ভার্মনার নষ্ট করতো না।

১০৪. অর্থাৎ আল্লাহকে ভূলে থাকার উপায়-উপকরণ ও কারণগুলো যভক্ষণ মানুরের করায়ন্ত না থাকে ততক্ষণ তারা আল্লাহকে একক স্রষ্টা ও ইবাদাত-আনুগত্য পাওয়ার অধিকারী বলে একনিষ্ঠভাবে আল্লাহর আনুগত্যকে মেনে নেয়। এমনকি তখন অভিবড় নান্তিকও আল্লাহকে মেনে নেয়। আর যখনই তারা বিপদ থেকে উদ্ধার শেরে বায় এবং আল্লাহকে ভূলে যাওয়ার উপায়-উপকরণগুলো তাদের হাতে এসে পড়ে তখনই তারা আল্লাহর সাথে শিরক করা শুরু করে এবং আল্লাহকে ভূলে গিরে জোগ-বিলাসে মন্ত

# وَنَ حَوْلَ هِمْ اللهِ يَكُونُ وَنَ وَ بِنَعْمَةِ اللهِ يَكُفُونَ وَ وَبِنَعْمَةِ اللهِ ال

ه وَمَنْ أَظْلَمُ مِسَى أَفْسَرَى عَلَى اللهِ كَنْهَا أَوْكَنْ بِ بِأَكْبِ بِأَنْهِ فَي اللهِ كَانِهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

لَهَا جَاءً لَا ﴿ اَلْيَسَ فِي جَـهَنْرَ مَثُوّى لِلْكَفِرِيْسَ ﴿ وَالْنِيْسَ الْعَاءُ لَا ﴿ الْيَسَ فِي جَـهَنْرَ مَثُوّى لِلْكَفِرِيْسَ ﴿ عَامَ اللَّهُ عَالَمُ اللَّهُ الْعَالَمُ اللَّهُ اللَّ

و الله المباطل) النباطل الباطل المباطل و المباطل و المباطل المباطل

১০৫. অর্থাৎ কুরাইশরা যে আড়াই হাজার বছর পর্যন্ত মক্কা শহরে নিরাপদে বাস করে জাসছিল, তাকে নিরাপদ রাখা কি তাদের দেবদেবীদের কাজ ছিল ? মক্কার এ মর্যাদাতো আমিই দান করেছিলাম এবং এ স্থানটিকে সকল প্রকার বিপদ-আপদ খেকে আমি-ই মুক্ত রেখেছিলাম।

১০৬. জর্মাৎ মৃহাশাদ (স) যে নবুওয়াতের দাবী করছেন এবং তোমরা যে তাঁকে মিদ্যা সাব্যন্ত করছো এর দুটো অবস্থা হতে পারে এবং এর মধ্যে একটি অবস্থা বান্তব অন্যটি মিদ্যা। তিনি যদি আল্লাহর নামে মিদ্যা নবুওস্লাতের দাবী করে থাকেন তবে তিনি অবশ্যই সবচেয়ে বড় যালিম। আর যদি তাঁর দাবীর সত্যতা সন্ত্বেও তোমরা তাঁকে মিদ্যা সাব্যন্ত করে থাকো, তাহলে তোমরা অবশ্যই বড় যালিম। আর একথা প্রমাণিত সত্য যে, মৃহাশাদ (স) অবশ্যই সত্যের উপর ছিলেন। তোমরাই ছিলে মিধ্যাবাদী ও যালিম।

## جَاهَ لُ وَإِنْ اللَّهُ لِ يَنَّهُ رُسُلُنَا وَإِنَّ اللَّهَ لَمَعَ الْهُ عَسِنِيسَ كَ

চেষ্টা-সংগ্রাম করে আমার জন্য, আমি অবশ্যই তাদেরকে আমার পথ দেখাবো<sup>30</sup>; আর অবশ্যই আ**রাহ সংকর্মশীলদের সাথেই আছেন।** 

ভানি - ( لنهدين احم) - لنَهُد يَنَّهُمْ ; আমার জন্য : فينًا )- জামি النَّهُ ( نَهْدين الله )- আমার জন্য و أَهُ الله )- জামি অবশ্যই তাদেরকে দেখাবো ; اللّهُ ; আমার পথ ; وَاللّهُ - আল্লাহ ; اللّهُ )- সাথেই আছেন ; اللّهُ الله عَمْ )- المُعْسَنِيْنَ ; সাথেই আছেন ( ل المع ) - المُعْسَنِيْنَ ;

১০৭. অর্থাৎ স্বারা আল্লাহর পথে সংগ্রাম-সাধনা করবে এবং আল্লাহর দীনের জন্য সারা দুনিয়ার বিপদ-আপদ মাথা পেতে নিবে, তাদেরকে আল্লাহ অবশ্যই হাত ধরে তাঁর দিকে টেনে নেন এবং তাঁর সস্তুষ্টি অর্জনের সুযোগ করে দেন। যার ফলে আল্লাহর দিকে যাওয়ার সঠিব পথ কোন্টি আর ভুল পথ কোন্টি তা তারা চিনতে সক্ষম হয়। এ পথে তাদের নিয়তঃ যতই সং ও একনিষ্ঠ হয়, ততই আল্লাহর সাহায্য-সহযোগিতা ও হিদায়াত লাতঃ সুনিন্চিত হয়।

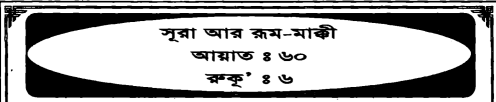
#### ৭ম ক্লকৃ' (৬৪-৬৯ আরাত)-এর শিক্ষা)

- ১. দুনিয়ার ঐীবন যে, বেহুদা খেলাধুলা ছাড়া কিছু নয় তা মৃত্যুর সাথে সাথেই বুঝা যাবে। কিছু তখনতো আর কিছুই করার থাকবে না।
- ২. যারা আখি রাতকে সামনে রেখে দুনিয়ার জীবনকে পরিচালনা করবে, তারাই এ বেছদা জীবন খেকে উপকৃত হবে এবং তারাই বুদ্দিমান হিসেবে আখিরাতে পরিগণিত হবে।
- ৩. আমাদের । মাসল জীবনই হলো আখিরাতের জীবন। সুতরাং আখিরাতের জীবনকে সমৃদ্ধ করার জন্য এখানে। কাজ করতে হবে।
- 8. একান্ত নিরু পায় ও অসহায় অবস্থায় অতি বড় নান্তিকও আল্লাহকে শেষ আশ্রয়স্থুল হিসেবে মেনে নেয় এবং তঁ, র নিকটই আশ্রয় চায়। অতপর বিপদ থেকে যখন আল্লাহ তা আলা উদ্ধার করে দেন, তখনই শিরক করা আরম্ভ করে। এটাই মানুষের প্রকৃতি।
- ৫. আল্লাহকে ভু লিয়ে দেয়ার মতো উপায়-উপকরণ বর্তমান থাকা অবস্থায় মানুষ খুব কমই আল্লাহকে শ্বরণ কয়ে । এমতাবস্থায় মানুষ ভোগ-বিলাসে মত্ত হয়ে পড়ে ।
- ৬. প্রকৃত মু'মিন দুঃখ-দৈন্যতায় যেমন আল্লাহর উপর ভরসা রাখবে এবং তাঁর কাছেই আশ্রয় চাইবে, তেমনি সুখে- সচ্ছলতায়ও আল্লাহর শোকর আদায় করবে এবং তাঁর প্রতি কৃতজ্ঞ থাকবে।
- আল্লাহর সাথে 'শিরক করা এবং দুনিয়াতে আল্লাহকে ভূলে গিয়ে ভোগ-বিশাসে মন্ত থাকার পরিণাম সম্পর্কে মানুং। ক্ষণস্থায়ী দুনিয়ার জীবন শেষ হওয়ার সাথে সাথেই জানতে পারবে।
- ৮. আল্লাহ তা'আল াই সুদীর্ঘকাল থেকে মক্কার 'হরম' অঞ্চলকে 'নিরাপদ অঞ্চল' করে দিয়েছেন। এ থেকেই আল্লাহর সা থে শিরক করা থেকে বিরত থাকা মানুষের কর্তব্য।
- ৯. যারা আল্লাহর অগণিত নিয়ামতকে অস্বীকার করে আল্লাহর দীনকে মিখ্যা সাব্যস্ত করে তাদের চেয়ে বড় যালিঃ। আর কেউ হতে পারে না।

**18** 5.1€

- ১০. এ সকল যাদিমদের শেষ আশ্রয়স্থল অবশ্যই জাহান্লাম। আর জাহান্লাম অত্যন্ত মন্দ আবাসস্থল 🕅
- ১১. যারা আল্লাহর দীনের জন্য সংগ্রাম-সাধনা করবে, আল্লাহ অবশ্যই তাদের পাশে থাকবেন এবং তাদেরকৈ আল্লাহর মিকট পৌছার পর্ব দেখিয়ে দেবেন যা হবে সর্বোত্তম সফলতা।
- ১২. আল্লাহ তা আলা নিষ্ঠিত সংকর্মশীল মু মিনদের সাথে আছেন ও থাকবেন। মু মিনের জন্য এর চেয়ে ব্রড় শুভ-শুংবাদ আর কিছুই হতে পারে না।

#### স্রা আল আনকাবৃত সমাও



#### নামকরণ

সূরার দ্বিতীয় আয়াত-এর 'আর রুম' শব্দটিকে সূরার নাম হিসেবে গ্রহণ করা হয়েছে।

#### নাযিলের সময়কাল

সুরার আলোচ্য বিষয় থেকেই সূরাটির নাযিলের সময়কাল সম্পর্কে জানা যায়। সূরার আলোচনা শুরু করা হয়েছে রোমানদের পরাজয়ের সংবাদ দিয়ে। অর্থাৎ মক্কার নিকটবর্তী অঞ্চলে পারসিকদের হাতে রোমানরা পরাজিত হয়েছে। আর রোমান ও পারসিক তথা ইরানীদের যুদ্ধ সংঘটিত হয়েছিল রাসূলুল্লাহ (স)-এর মাক্কী জীবনে ৬১৩ খৃষ্টাব্দ থেকে ৬১৯ খৃষ্টাব্দ পর্যন্ত। এ যুদ্ধ চলাকালীন অবস্থায় ৬১৫ খৃষ্টাব্দে মক্কার মুশরিকদের নির্যাতনে অতিষ্ট হয়ে খৃষ্টান রাজ্য হাবশায় হিজরত করে। আর এ বছরই সূরা 'আর রূম' নাযিল হয়।

#### আলোচ্য বিষয়

সূরা আনকাবৃতের শেষ আয়াতে বলা হয়েছে যে, যারা আল্লাহর দীনকে বিজয়ী করার সংখ্যাম-সাধনা চালিয়ে যায়, আল্লাহ তাদের জন্য লক্ষ্যে পৌছার পথ খুলে দেন। এখানে আল্লাহ তা'আলা তাদের উদ্দেশ্য পূরণে সফলতার সুসংবাদ দান করেন। আলোচ্য সূরা আর-রূমের সূচনায় যে ঘটনা উল্লেখ করা হয়েছে তাতেও এ সুসংবাদ বাস্তবভাবে প্রতিফলিত হয়েছে।

এ সূরায় রোমান ও পারসিক তথা ইরানীদের যুদ্ধের কাহিনী আলোচিত হয়েছে। এ যুদ্ধের উভয় পক্ষ যদিও কাফির ছিল এবং বাহ্যতঃ এদের কারো জয়-পরাজয়ে ইসলাম ও মুসলমানদের কোনো কৌতুহল থাকারও কথা নয়; কিছু উভয় কাফির দলের মধ্যে পারসিকরা ছিল অগ্নিপূজারী মুশরিক এবং রোমানরা ছিল মুসলমানদের অধিক নিকটবর্তী। কারণ ওহী, রিসালাত ও আথিরাতে বিশ্বাসের ব্যাপারে খৃন্টান ও মুসলমানদের মতামত ছিল প্রায় অভিনু। তাই পারসিক অগ্নিপূজারী মুশরিকদের বিজয় ও রোমান খৃন্টানদের পরাজয়ে মক্কার কাফিররা আনন্দিত হয়েছে। অপরদিকে আহলে কিতাব খৃন্টানদের পরাজয়ে মুসলমানদের মনে কিছুটা প্রতিক্রিয়া হওয়াটা স্বাভাবিক।

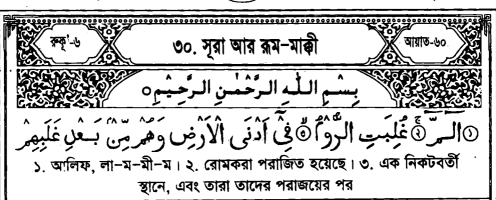
সূরার ভূমিকায় মুসলমানদের সাজ্বনা দান করে তাই বলা হয়েছে যে, নিকটবর্তী অঞ্চলে আজ যদিও রোমানরা পরাজিত হয়েছে এবং এতে বিশ্ববাসী মনে করছে যে, রোম সাম্রাজ্যের পতন অনিবার্য। কিছু দশ বছরের কম সময় অতিবাহিত হতে না হতেই অবস্থা অবশ্যই পরিবর্তিত হয়ে যাবে এবং আজ যারা পরাজিত হয়েছে তারা বিজয়ী হবে।

এ ভূমিকা থেকে বুঝা যায় যে, মানুষ নিজের বাহ্যিক দৃষ্টিতে যা কিছু দেখে তারী পেছনে তাদের দৃষ্টির আড়ালে কি আছে তা কিছুই জানে না। যার ফলে মানুষের সিদ্ধান্ত সামান্য ব্যাপারেও ভূল হয়ে যায়। শুধুমাত্র 'আগামীকাল কি হবে' তা না জানার কারণে মানুষের হিসাব নিকাশ যেখানে ভূল হয়ে যায়, সেখানে মানুষের সামগ্রিক জীবনের ব্যাপারে এ জগতের বাহ্যিক জীবনের উপর ভিত্তি করে সিদ্ধান্ত গ্রহণ যে ভূল হতে বাধ্য, তাতে কোনো সন্দেহ থাকতে পারে না।

রোমান ও পারসিকদের যুদ্ধের আলোচনার মাধ্যমে মানুষের দৃষ্টিকে আখিরাতের দিকে নিয়ে গিয়ে ক্রমাগত তিন রুক্' পর্যন্ত মানুষকে বুঝানোর চেষ্টা করা হয়েছে যে, আখিরাত থাকাটা সম্ভব, যুক্তিসংগত ও প্রয়োজনীয়। মানুষের দুনিয়ার জীবনকে সুস্থ-সুন্দর ও শান্তিময় করে গড়ে তোলার জন্য আখিরাত বিশ্বাসের উপর বর্তমান জীবনের কর্মনীতি নির্ধারণ ও মূলনীতি প্রণয়ন প্রয়োজন। অন্যথায় বাহ্যদৃষ্টির উপর নির্ভরশীল মূলনীতি ভুল হতে বাধ্য এবং এর পরিণামও মানব জীবনের জন্য যে অকল্যাণকর হবে তাতে কোনো সংশয় নেই।

এ প্রসঙ্গে চতুর্থ রুকৃ'তে আখিরাতের পক্ষে যেসব যুক্তি দেয়া হয়েছে, সেসব যুক্তি তাওহীদকে সত্য এবং শিরককে মিথ্যা প্রমাণিত করে এবং এসব যুক্তি এটাও প্রমাণ করে যে, একনিষ্ঠভাবে আল্লাহর ইবাদাত করা ছাড়া মানুষের জন্য প্রাকৃতিক বা সনাতন আর কোনো ধর্ম থাকতে পারে না। শিরক শুধু মানব প্রকৃতি নয়, বরং বিশ্ব প্রকৃতিরও বিরোধী। মানুষ যেখানেই শিরক-এর পথ অবলম্বন করেছে, সেখানেই বিপর্যয় সৃষ্টি হয়েছে। তখন দুটো বড় সাম্রাজ্যের মধ্যে সংঘটিত যুদ্ধের কারণে সৃষ্ট বিপর্যয়ও শিরক-এর প্রতিক্রিয়া বলে ইংগীত করা হয়ছে। বলা হয়েছে, এ বিপর্যয়ও শিরক-এর অন্যতম ফল। আরও বলা হয়েছে যে, মানব জাতির অতীত ইতিহাসে যতগুলো জাতি বিপর্যয়ের মুখোমুখী হয়েছে তারা সবাই ছিল মুশরিক।

অবশেষে উদাহরণস্বরূপ বলা হয়েছে যে, শুধু মৃত যমীন যেমন আল্পাহর দেয়া বৃষ্টি দারা সজীব হয়ে ফল-ফসল উৎপাদন করে, তেমনি আল্পাহর প্রেরিত ওহী ও নবুওয়াতও মৃত মানবতার পক্ষে রহমতের বৃষ্টিধারার মতো। এ ওহী ও নবুওয়াতকে কাজে লাগাতে পারলেই তোমাদের কল্যাণ আর তাতে ব্যর্থ হলে তোমাদের অফুরম্ভ ক্ষতি।



سَيْغُلِبُونَ فَ فَى بِضْعِ سِنِينَ أَ سِدِ الْأَمْرُمِنَ قَبْلُ وَمِنْ بَعْلُ وَيُومَئِنَ भीघरे विजय नाভ करता । 8. তিন থেকে नय्य वहत्तर्त्र सर्थारे; আগের ও পরের সকল ফায়সালা-ই আল্লাহর<sup>২</sup>: আর সেদিন

১. সাহাবায়ে কেরাম ও তাবেয়ীগণের নির্ভরযোগ্য সূত্র থেকে জানা যায় য়ে, রোমান ও পারসিক তথা খৃষ্টান ও ইরানের অগ্নিপূজারীদের এ য়ুদ্ধে মুসলমানদের সহানুভৃতি ও নৈতিক সমর্থন ছিল খৃষ্টানদের পক্ষে আর মক্কার কাফিরদের সমর্থন ছিল অগ্নি পূজারীদের পক্ষে। এর কয়েকটি কারণ ছিল।

প্রথমত, ইরানীরা এ যুদ্ধকে খৃষ্টবাদ ও অগ্নিপূজার মতবাদের যুদ্ধ গণ্য করেছিল। খৃষ্টবাদ-এর ভিত্তি ছিল তাওহীদের উপর। তারা ওহী, রিসালাত ও আখিরাতে বিশ্বাসী ছিল। সুতরাং খৃষ্টবাদের সাথে ইসলামের অনেকাংশে সামঞ্জস্য ছিল। অপরদিকে ইরানের অগ্নিপূজারী ও মক্কার মূর্তিপূজারীদের শিরক-এর দিক থেকে সামঞ্জস্য ছিল।

দিতীয়ত, এক নবী আসার আগে আগেকার নবীকে যারা মানতো, তারা মুসলমান হিসেবে গণ্য হতো এবং যতক্ষণ পর্যন্ত পরবর্তী নবীর দাওয়াত তাদের কাছে না পৌছে এবং দাওয়াত পৌছার পর তারা তা অস্বীকার না করে, ততক্ষণ পর্যন্ত তারা মুসলমান হিসেবেই গণ্য হতে থাকে। আর এ যুদ্ধ সংঘটিত হওয়ার সময় রাসূলুল্লাহ (স)-এর নবুওয়াত লাভের পর মাত্র পাঁচ-ছয় বছর গত হয়েছিল। তাঁর দাওয়াত তখনো আরবের বাইরে পৌছায়নি।তাই মুসলমানরা খৃষ্টানদেরকে কাফিরদের মধ্যে গণ্য করতো না।

### يَـفَوْكُ الْهُ وَمِنْـوُن ﴿ بِنَصُرِ اللهِ يَنْصُرُ مَنْ يَشَاءُ وَهُو الْعَزِيزَ لَهُ لِيَعْ يَزُ بِ اللهِ يَنْصُرُ مَنْ يَشَاءُ وَهُو الْعَزِيزَ بَا يَعْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الله لا اللهِ اللهِ

الرَّحِيْرُ قُ وَعَلَى اللهِ لَا يَخُلِفُ اللهُ وَعَلَى اللهِ اللهِ وَعَلَى اللهِ اللهِ النَّاسِ পরম দয়ালু । ৬. (এটা) আল্লাহর ওয়াদা ; আল্লাহ তাঁর ওয়াদা খেলাফ করেন না, কিন্তু অধিকাংশ মানুষ

তৃতীয়ত, রাস্লুল্লাহ (স)-এর দাওয়াতের স্চনায় খৃষ্টানদের পক্ষ থেকে মুসলমানদের সাথে সহানুভূতিপূর্ণ ব্যবহার করা হয়েছিল এবং খৃষ্টানদের পক্ষ থেকে অনেক লোকই তখন ইসলাম গ্রহণ করে নিয়েছিল। অতপর হাবশায় হিজরতের সময় খৃষ্টান বাদশাহ নাজ্জাশী মুসলমানদেরকে আশ্রয় দান করেছিল। মক্কার কাফিররা যখন মুসলমানদের ফেরত পাঠিয়ে দেয়ার দাবী জানিয়েছিল তখন তিনি তা প্রত্যাখ্যান করেন।

এসব কারণেই মুসলমানদের আন্তরিক সমর্থন খৃষ্টানদের প্রতি ছিল। অপরদিকে ইরানের অগ্নি উপাসকদের সাথে মক্কার মূর্তিপূজারী কাফিরদের মিল থাকায় তাদের প্রতি কাফিরদের সমর্থন ছিল।

- ২. অর্থাৎ এখন যে ইরানী তথা অগ্নি উপাসকরা জয়লাভ করলো—এ ফায়সালাও আল্লাহর এবং পরে যে রোমান তথা খৃষ্টানরা জয়লাভ করবে তখনও ফায়সালা আল্লাহরই থাকবে। এতে অগ্নি উপাসকদের বা খৃষ্টানদের কোনো অলৌকিকতা নেই। আগে যে জয়লাভ করে তাকে যেমন আল্লাহ বিজয় দান করেন, তেমনি পরে যে বিজয়ী হবে, তাকেও আল্লাহ-ই বিজয় দান করবেন। তিনি যাকে উঠান সে উঠে এবং তিনি যাকে নামান সে-ই নামে।
- ৩. তাফসীরকারদের বর্ণনা অনুসারে কয়েক বছর পর যখন ইরানীদের উপর খৃষ্টানরা বিজয় লাভ করে এবং একই সময়ে বদরের যুদ্ধে কাফিরদের উপর মুসলমানরাও বিজয় লাভ করে তখন মুসলমানরা দিশুণ আনন্দ লাভ করে। ইতিহাসে প্রমাণ রয়েছে যে, ৬২৪ খৃষ্টাব্দে রোমের কায়সার অগ্নিপূজক ইরানীদের ধর্মপ্রবর্তক জরপুষ্টের জনাস্থান ধ্বংস করেন এবং তাদের সবচেয়ে বড় অগ্নিকুণ্ড ধ্বংস করেন। আর এ বছরেই বদর যুদ্ধ সংঘটিত হয়।

### لَا يَعْلَمُ وْنَ 0َ يَعْلَمُ وْنَ ظَامِرًا مِنَ الْحَيْوِةِ الْنَّنِيَا عِ وَهُمْ عَنِ الْاَخْرَةِ هُمْ أَلَّ जात नां। १. তाता प्रनियात जीवतनत वाशिक जवशार्क् क्षात ववश जाश्वितां अम्मर्त्व छाता

غَفِلُونَ ﴿ الْأَرْضَ وَ الْأَرْضَ وَ الْأَرْضَ اللهُ السَّمُوتِ وَالْأَرْضَ عَفِلُونَ ﴿ الْأَرْضَ مَا عَلَمُ السَّمُوتِ وَالْأَرْضَ بَسَالُهُ السَّمُوتِ وَالْأَرْضَ بَسِيمُ اللَّهُ السَّمُوتِ وَالْأَرْضَ بَسِيمُ أَنْ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

مَن ; जात ना। ﴿ وَالْهُ وَ الْهُ مَا الْهُ وَ الْهُ مَا الْهُ وَ الْهُ الْمُ وَالْمُ وَ الْهُ وَ الْمُ وَالْمُ وَ الْمُ وَالْمُ وَ الْمُ وَالْمُ وَ الْمُ وَالْمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُولِمُ وَالْمُولِمُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُولِمُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُولِمُ وَالْمُولِمُ وَالْمُ وَالْمُولِمُ وَالْمُولِمُ وَالْمُولِمُ وَالْمُؤْلِمُ وَالْمُؤْلِمُولِمُ وَالْمُؤْلِمُ وَالْمُؤْلِمُولِمُ وَالْمُؤْلِمُ وَالْمُؤْلِمُ وَالْمُولِمُ وَالْمُؤْلِمُ وَالْ

- 8. অর্থাৎ তারা দুনিয়ার জীবনের বাহ্যিক দিকটাই শুধু দেখছে। এর পেছনে যা কিছু আছে সে সম্পর্কে তারা কিছুই জানে না। অথচ এ বাহ্যিক দিকের মধ্যেই আধিরাতের পক্ষে বহু সাক্ষ্য-প্রমাণ রয়েছে। তাছাড়া বাহ্যিক দৃষ্টির আড়ালে যা আছে সে সম্পর্কেও আল্লাহ তাদেরকে নবী-রাসূলদের মাধ্যমে জানাবার ব্যবস্থা করেছেন, তবুও এরা সেসম্পর্কে গাফিল থেকে গেছে।
- ৫. অর্থাৎ মানুষ যদি তার নিজের এবং পারিপার্শ্বিক বস্তুসমূহ সম্পর্কে চিন্তা-ভাবনা করে দেখতো তাহলে সে বুঝতে পারতো যে, বর্তমান জীবনের পরে আরেকটি জীবন থাকা আবশ্যক। যেখানে তার এ জীবনের কর্মকাণ্ডের হিসাব নিকাশ হওয়া এবং ভাশো কাজের পুরস্কার ও মন্দ কাজের শান্তি পাওয়া উচিত। কারণ মানুষের এমন তিনটি বৈশিষ্ট্য রয়েছে যা অন্য সকল সৃষ্টি থেকে আলাদা করে রেখেছে।

প্রথমত, মানুষকে দুনিয়া ও তার পরিবেশের মধ্যে অসংখ্য বস্তু দেয়া হয়েছে, যেসব বস্তু তার বশীভূত এবং সেগুলোকে ব্যবহার করতে সে সক্ষম।

দিতীয়ত, তাকে তার জীবনে চলার পথ বেছে নেয়ার স্বাধীন ক্ষমতা দেয়া হয়েছে। সে ক্ষমান ও কৃষ্বী এবং আনুগত্য ও বিদ্রোহ যে কোনো পথ বেছে নিতে পারে। সে সত্য-মিধ্যা, ভালো-মন্দ ও সঠিক-বেঠিক বাছাই করতে সক্ষম। ওধু তাই নয়, সে এর যেকোনোটি বেছে নিয়ে সে পথে চলতে পারে।

তৃতীয়ত, সে জনাগতভাবে কোনো ইচ্ছাকৃত কাজকে সংকাজ বা অসংকাজ বলে চিহ্নিত করতে পারে, কেননা তাকে মৌখিকভাবে এ ক্ষমতা দান করা হয়েছে। তাই সে وما بینهما الا باکتی واجل مسمی و ان کثیراً من الناس بلقاری وما بینهما الا باکتی واجل مسمی و ان کثیراً من الناس بلقاری طعره وعده قود عدد قود الناس بلقاری و طعره الناس بلقاری و الناس بلقاری

رَبِهِمْ لَكُفُووْنَ ﴿ اَوْلَمْ يَسِيْرُوا فِي الْأَرْضِ فَيَنْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةً তাদের প্রতিপাদকের নিচিত অবিশ্বাসী ، ৯. তবে কি তারা यমীনে ভ্রমণ করেনি ؛

তাহলে তারা দেখতে পেতো কেমন হয়েছিল তাদের পরিণাম

النَّنِينَ مِنْ قَبِلُهِمْ ﴿ كَانُوا اَشُلَ مِنْهُمْ قُوةً وَ اَتَارُوا الْاَرْضَ وَعَمْرُوهَا याता हिल তाদের আগে ; তারা শক্তিতে हिल এদের চেয়ে প্রবর্ল এবং তারা যমীন চাষ করতো ও তারা আবাদ করেছিল তা (यমীন)

-بالْحَقَ ; আছে, তা সবই ; بننهُ مَا ; উভয়ের মধ্য ; দ্বি-আ নির্দিষ্ঠ ; و - و بالْحَق ; ত্বি-আন নির্দিষ্ঠ ; و - و باللحق) - و باللحق بالله - و باله - و بالله - و باله - و بالله - و بالله - و بالله - و باله - و بال

ইচ্ছাকৃত ভালো কাজের জন্য পুরস্কার ও মন্দ কাজের জন্য শান্তি পাওয়া উচিত বলে মত অবলম্বন করে। এণ্ডলো আখিরাতের পক্ষে স্বতন্ত্র যুক্তি।

মানুষের মধ্যকার এ বৈশিষ্ট্যগুলোই প্রমাণ করে যে, এমন একটি সময় আসা উচিত যখন মানুষের সমস্ত কাজের জন্য তাকে জবাবদিহি করতে হবে এবং মানুষের ইচ্ছাকৃত ভালো কাজের জন্য তাকে পুরস্কার দেয়া হবে এবং ইচ্ছাকৃত মন্দ কাজের জন্য তাকে শান্তি দেয়া হবে। এটা না হলে সমস্ত সৃষ্টিই খেল-তামাশা হয়ে যায়।

৬. এখানে আখিরাতের পক্ষে আরো দুটো যুক্তি পেশ করা হয়েছে—
প্রথমত, এ বিশ্ব-জাহানকে যথার্থভাবে সত্যের উপর ভিত্তি করে সৃষ্টি করা হয়েছে।

# أَكْثَرُ مِمَّا عَمْرُوهَا وَجَاءَتُهُمْ رَسُلُهُمْ بِالْبَيِنْتِ فَهَا كَانَ اللهُ لِيظْلِمُهُمْ ا

অনেক বেশী তা থেকে যা এরা আবাদ করেছিল<sup>১০</sup>; আর তাদের কাছে এসেছিলেন তাদের রাসূলগণ সৃস্পষ্ট নিদর্শন নিয়ে<sup>১১</sup>; অতএব আল্লাহ এমন নন যে, তিনি তাদের প্রতি যুলুম করতেন

اَكْنَرُ - আনেক বেশী; مَمَّرُوْهَا ; তা থেকে যা : عَمَرُوْهَا আবাদ করেছিল ; وَاللّهُ - আর ; وُهُا - আর بَالْبَهُمْ - আর بَالله - الله - اله - الله - الله

এ বিশাল ব্যবস্থাপনা কোনো মতেই নিছক খেয়াল-খুশীর কারণে সৃষ্টি করা হয়নি। মানুষের সমগ্র সভ্যতা-সংস্কৃতি, অর্থব্যবস্থা ও জ্ঞান-বিজ্ঞান একথারই সাক্ষ্য বহন করে।

দ্বিতীয়ত, এখানে কোনো জিনিসই চিরস্থায়ী নয়। এখানে প্রত্যেকটি জিনিসের জন্য একটি নির্দিষ্ট মেয়াদ ঠিক করে দেয়া হয়েছে। সেই মেয়াদকাল পর্যন্ত পৌছে যাওয়ার পর তা শেষ হয়ে যেতে বাধ্য। সমগ্র বিশ্ব-জাহানের ব্যাপারেও একথাই সত্য।

- ৭. অর্থাৎ মৃত্যুর পর তাদেরকে অবশ্যই তাদের প্রতিপালকের সামনে হাজ্রির হতে হবে একথা তারা বিশ্বাস করে না। যদি তারা তা বিশ্বাস করতো তাহলে অবশ্যই তাদের কর্মকাণ্ডে তার প্রতিফলন দেখা যেতো।
- ৮. অর্থাৎ আবিরাত যে সত্য তার অসংখ্য প্রমাণ দুনিয়ার বিভিন্ন অঞ্চলে ছড়িয়ে-ছিটিয়ে আছে। এরা দুনিয়াতে ভ্রমণ করলেই তা দেখতে পেতো। এটা আবিরাতের পক্ষে ঐতিহাসিক যুক্তি। দুনিয়াতে যে দু'চারজন লোক-ই আথিরাত অস্বীকার করেনি বরং মানুষের ইতিহাসের পর্যায়ে বিপুল সংখ্যক মানুষ এবং কোনো কোনো জাতির সম্পূর্ণ মানুষই আথিরাত অস্বীকৃতির এ রোগে আক্রান্ত হয়েছে। যার প্রতিফলন তাদের কর্মকাণ্ডে ঘটেছে। তাদের নৈতিক চরিত্র নষ্ট হয়ে গেছে এবং তারা দায়িত্বহীন স্বেচ্ছাচারী জাতিতে পরিণত হয়েছে। যুলুম-অত্যাচার, ফাসেকী কর্মকাণ্ড ও অন্থীলতার চূড়ান্ত পর্যায়ে তারা পৌছে গেছে। ফলে আল্লাহ তাদেরকে সমূলে ধ্বংস করে দিয়েছেন। তাদের ধ্বংসাবশেষ আজো তার চিহ্ন হিসেবে দাঁড়িয়ে আছে।
- ৯. 'আসা-র্ন' শব্দের অর্থ 'তারা যমীনে লাঙ্গল চালাতো'। এর আরো কয়েকটি অর্থ হতে পারে, যেমন—মাটি খনন করে ভূগর্ভ থেকে পানি বের করা, খাল খনন করা এবং খনিজ বের করা।
- ১০. অর্থাৎ দুনিয়াতে বস্তুগত উন্নতি দ্বারা আখিরাতে আল্লাহর পাকড়াও থেকে রেহাই পাওয়া যাবে না। যারা মনে করে যে, দুনিয়ার উপায়-উপকরণ ব্যবহার করে যারা বৈষয়িক উন্নতির উচ্চতর শিখরে পৌছেছে এবং একটি উন্নত সভ্যতা-সংস্কৃতির

### كِنْ كَانُوْا اَنْفُسَهُرْ يَظْلِمُوْنَ هُثَرَّ كَانَ عَاقِبَةَ الَّذِيْنَ اَسَاءُوا বরং তারাই এমন ছিল যে, নিজেরাই নিজেদের উপর যুলুম করতো<sup>১২</sup>। ১০. তারপর যারা মন্দ করেছিল তাদের পরিণাম হয়েছিল

### السُّواي أَنْ كُنَّ بُوا بِالْهِ وَكَانُوا بِهَا يَسْتَهْرِ وُنَ ٥ُ

মন্দই, কেননা তারা আল্লাহর আয়াতসমূহকে মিথ্যা সাব্যস্ত করেছিল এবং তারা ছিল

এমন যে, তা নিয়ে তারা ঠাটা-বিদ্দুপ করতো। وانفس+هم)-اَنفُسَهُمْ, -वतः (انفس+هم)-آنفُسَهُمْ, তারাই ছিল এমন যে, وَلٰكَنَ ः प्रित : عَاقبَة : युन्स कतरा । ﴿ أَن كَانَ : णातंभत : كَانَ : युन्स कतरा । ﴿ أَن كَانَ : प्रित कतरा । ﴿ كَانَبُوا : पार्ट्स याता : كَانَبُوا : पार्ट्स याता : وَ اللَّهُ وَا : पार्ट्स याता : كَانَبُوا : पार्ट्स याता : وَا : पार्ट्स याता اللَّهُ وَا : पार्ट्स याता : كَانَبُوا : पार्ट्स याता : وَا : पार्ट्स याता : كَانَبُوا : पार्ट्स याता : كَانَبُوا : पार्ट्स याता : كَانْبُوا : पार्ट्स याता : كَانَبُوا : पार्ट्स याता : كَانَبُوا : पार्ट्स याता : كَانَ : पार्ट्स याता : पार्ट्स य তারা মিথ্যা সাব্যস্ত করেছিল ; بالله - আয়াতসমূহকে ; الله - আল্লাহর ; - এবং ; - जाता हिल अपन त्य, الله ضا أَوْنَ : जाता हिल अपन त्य, الله - أَنْ أَوْنَ - जाता हिल अपन त्य, وَنَ أَوْلَ

জন্ম দিয়েছে তাদেরকে আল্লাহ জাহান্নামে ঢোকাবেন এটা কেমন করে হতে পারে-তাদের জন্য এ আয়াতে জবাব রয়েছে। আর তা হলো এই যে, বৈষয়িক উনুতি অতীতের অনেক জাতি-ই করেছিল এবং সভ্যতা-সংস্কৃতির জন্মদাতাও তারা ছিল ; কিন্তু তাদের উনুয়নমূলক কাজ, তাদের প্রাসাদরাজী, তাদের সভ্যতা, সংস্কৃতিসহ ধুলোয় মিশে গেছে। সত্যের প্রতি ঈমান এবং সংচারিত্রিক গুণাবলীবিহীন বৈষয়িক উন্নতির যে মূল্য আল্লাহ ইহব্ধগতে দিয়েছেন, আখিরাত তথা পারশৌকিক জগতে সেসব বৈষয়িক উনুতির মূল্য জাহানাম ছাড়া আর কি দেবেন ?

- ১১. অর্থাৎ একদিকে মানুষের নিজের অস্তিত্ব ও পারিপার্শ্বিকতার মধ্যে আখিরাত সম্পর্কে অনেক সাক্ষ্য-প্রমাণ রয়েছে, তদুপরি তাদের রাসূলগণও একের পর এক এসেছিলেন এবং রাসুলগণ তাঁদের সত্যতার প্রমাণও পেশ করেছেন। এ রাসুলগণও আখিরাত সম্পর্কে তাদেরকে সতর্ক করে দিয়েছিলেন।
- ১২. অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলা তাদেরকে বাহ্যিক ও আভ্যন্তরীন সকল প্রকার সাক্ষ্য-প্রমাণ দারা আখিরাত সম্পর্কে অবহিত করেছেন। তাদেরকে বৃদ্ধি ও মেধা দিয়েছেন যাতে করে তারা এগুলো প্রয়োগ করে আখিরাতের অবশ্যম্ভাবিতার সিদ্ধান্তে পৌছতে পারে। তদুপরি নবী-রাসূল ও আসমানী কিতাব পাঠিয়ে আখিরাতের সত্যতা যাঁচাইয়ের সুযোগ দিয়েছেন। এত কিছুর পরও আখিরাত অবিশ্বাস করে এবং সঠিক কর্মনীতি গ্রহণ না করে নিজেদের অন্তভ পরিণাম ডেকে আনার জন্য তারা নিজেরাই দায়ী। এজন্য আদ্মাহকে দায়ী করার কোনো সুযোগ নেই।

#### (১ম রুকৃ' (১-১০ আয়াত)-এর শিক্ষা

- ১. রোমান খৃষ্টান কিতাবীদের সাথে ইরানের অগ্নিউপাসক কাফিরদের যুদ্ধে খৃষ্টানদের প্রতি মুসলমানদের নৈতিক সমর্থন থাকা তাদের ঈমানের দাবী। কারণ খৃষ্টধর্মের সাথে ইসলামের অনেকটা মিল রয়েছে।
- ২. তিন থেকে নয় বছরের মধ্যে খৃষ্টানদের বিজয় সম্পর্কে যে ভবিষ্যদ্বাণী করা হয়েছে তা অক্ষরে অক্ষরে বাস্তব্যয়িত হয়েছিল। সুতরাং যেসব ভবিষ্যদ্বাণী এখনও সামনে রয়েছে সেণ্ডলোও অবশ্যই বাস্তব্যয়িত হবে—এতে কোনোই সন্দেহ নেই।
- ৩. খৃষ্টানদেরকে অগ্নিউপাসকদের উপর বিজয়ী করে আল্লাহ মুসলমানদেরকে যেমন খুশী করেছেন, তেমনি একই সময়ে বদরের যুদ্ধে মুসলমানদের মঞ্চার কাফিরদের উপর বিজয় দান করে আরো বেশী খুশী করেছেন।
- কাউকে বিজয় দান করা যেমন আল্লাহর ফায়সালা তেমনি কাউকে পরাজিত করাও আল্লাহরই
  ফায়সালা । জয়-পরাজয়ের এ ফায়সালায় অন্য কোনো হাত নেই ।
- ৫. আল্লাহ যদি কাউকে সাহায্য করতে চান বা কারো প্রতি রহমত বর্ষণ করতে চান তাতে বাধা দান করার কারো ক্ষমতা নেই। কেননা তিনি পরাক্রমশালী ও পরম দয়ালু।
- ৬. আল্লাহ তা আলা তাঁর কালামে মাজীদে অথবা তাঁর নবী-রাসূলদের মাধ্যমে যেসব ওয়াদা দিয়েছেন তা সবই অবশ্য পূরণীয়। কারণ আল্লাহ কখনো ওয়াদা খেলাফ করেন না।
- ৭. দুনিয়ার মানুষ দুনিয়ার বাহ্যিক দিকটাই জানে এবং তার উপর ভিত্তি করেই সিদ্ধান্ত গ্রহণ করে। আখিরান্ডের প্রতি তাদের গাফলতি তাদের সিদ্ধান্তকে ভুল পথে পরিচালিত করে।
- ৮. মানুষ যদি নিজেদের সম্পর্কে এবং নিজেদের পারিপার্শ্বিক বস্তুজগত সম্পর্কে চিন্তা-ভাবনা করে তাহলে আখিরাত-এর আবশ্যকতা তাদের সামনে সুস্পষ্ট হয়ে উঠবে। সুতরাং এ সম্পর্কে চিন্তা-ভাবনা করা মানুষের কর্তব্য।
- ৯. মানুষের চিন্তায় এটাও স্পষ্ট হয়ে যাবে যে, আল্লাহ আসমান-যমীন এ উভয়ের মধ্যকার সবকিছুই বিশেষ উদ্দেশ্যে যথার্থই সৃষ্টি করেছেন এবং একটি নির্দিষ্ট মেয়াদের জন্য় সৃষ্টি করেছেন। মেয়াদ শ্রেষে সবই একদিন বিলয় হয়ে যাবে।
- ১০. আখিরাতে বিশ্বাস-ই মানুষকে নিয়ন্ত্রিত রাখে। আল্লাহর সামনে দাঁড়িয়ে জবাবদিহিতার ভয় মানুষকে অন্যায়-অবিচার ও পাপাচার থেকে ফিরিয়ে রাখে। ফলে দুনিয়ার আবাসও শান্তিময় হয়ে উঠে।
- ১১. অতীতের যেসব জাতি সামগ্রিকভাবে আখিরাত অবিশ্বাস করেছে, তারাই জাতিগতভাবে যুলুম ও পাপাচারে ডুবেছে, ফলে আল্লাহ তা'আলা তাদের সমূলে ধ্বংস করে দিয়েছেন।
- ১২. অতীতের ধ্বংসপ্রাপ্ত জাতিসমূহের ধ্বংসাবশেষ আজও তাদের কৃতকর্মের দুনিয়াবী পরিণামের স্থৃতিচিহ্ন হয়ে দাঁড়িয়ে আছে। দুনিয়াতে সফর করে আজও যে কেউ তা দেখে শিক্ষা গ্রহণ করতে পারে।
- ১৩. ধ্বংসপ্রাপ্ত সেসব জাতি শারীরিক ও বস্তুগত উভয় প্রকার শক্তিতে প্রবল ছিল, কিন্তু তাদের শক্তির প্রবলতা দুনিয়াতে তাদেরকে ধ্বংস থেকে রক্ষা করতে পারেনি। আর আখিরাতের পরিণাম তো তাদের জন্য নির্ধারিত রয়েছেই।

- ি ১৪. আখিরাতে অবিশ্বাসী আজকালকার উন্নত জাতিসমূহ যারা যুলুমে ও পাপাচারে সীমালংঘনী করছে তাদের পরিণামও ভিন্ন হবে না। তাদেরকে দেয়া অবকাশ থেকে এটা না হবার ধারণা করা সঠিক নীয়।
- ১৫. ধ্বংসপ্রাপ্ত জাতিসমূহের উপর আল্লাহ কোনো যুলুম করেননি বরং তারা তাদের কাছে সুস্পষ্ট নিদর্শন নিয়ে আগত রাসুলগণের দাওয়াত অস্বীকার করে নিজেরাই নিজেদের উপর যুলুম করেছে।
- ১৬. কোনো জাতি আল্লাহর নাফরমানী করে বৈষয়িক উনুতিতে যতই অগ্রসর হোক না কেন, এর দ্বারা আল্লাহর পাকড়াও থেকে রক্ষা পাওয়া যাবে না। কোনো উনুতি-ই আল্লাহর আযাব থেকে বাঁচাতে পারবে না।
- ১৭. অতীতের নবী-রাসৃলগণের শিক্ষা বিলুপ্ত হয়ে গেলেও শেষ নবী মুহাম্মাদ্র (স)-এর আনীত সকল শিক্ষা তথা কুরআন ও সুনাহ সুস্পষ্টভাবে সংরক্ষিত আছে এবং কিয়ামত পর্যন্ত সংরক্ষিত থাকবে। আল্লাহর আযাব থেকে বাঁচতে হলে কুরআন ও সুনাহর উপর আমল করার বিকল্প নেই।
- ১৮. মন্দ কাজের পরিণাম মন্দই হয়ে থাকে। আর ভালো কাজের পরিণামও ভালো হয়। সুতরাং দুনিয়া ও আখিরাতে ভালো পরিণামের আশা করলে ঈমান ও নেক আমলের মাধ্যমে তা করতে হবে।
- ১৯. আল্লাহর কালাম ও নবীর সুন্নাহ-কে মিখ্যা মনে করে ঠাটা-বিদ্রূপ করা কুষ্ণুরী। সুতরাং এ ধরনের কাজ থেকে বিরত থাকা আবশাক।

#### সূরা হিসেবে রুকৃ'-২ পারা হিসেবে রুকৃ'-৫ আয়াত সংখ্যা-৯

السَّهُ يَبِنُ وَ الْحُلْقَ تَرْيُعِيْنُ لَا تَرَيْعِيْنُ لَا تَرْيَعِيْنُ لَا تَرْبُعُونَ ﴿ وَيُوا تَقُوا السَّاعَدُ ﴾ السَّاعَدُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَا

يَبِلُسُ الْهَجِرِمُونَ@وَلَرْيَكُنَ لَّهُرْمِنَ شُرَكَا بَهِرْشَفَعُوا وَكَانُوا عام الله عام الل

- يعيد+)-يُعيْدُهُ; अতপর : بَعْيدُهُ : সৃষ্টির : الْخَلْقَ : স্চনা করেন : اللّهُ ﴿ اللّهُ اللّهُ ﴿ اللّهُ اللّهُ ﴿ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ﴿ اللّهِ صَالَمَةُ مَا لَا إِللّهُ اللّهُ اللّه
- ১৩. অর্থাৎ সৃষ্টির সূচনা যিনি করতে সক্ষম তথা প্রথমবার কোনো নমুনা ছাড়া সৃষ্টি করা যার পক্ষে সম্ভবপর, তাঁর পক্ষে দিতীয়বার সৃষ্টি করা অধিকতর সহজ। প্রথম সৃষ্টির প্রমাণ হিসেবে সমগ্র সৃষ্টজগতই মানুষের সামনে রয়েছে। দুনিয়ার সকল জাতির মানুষই তা স্বীকার করতে বাধ্য। তারপর দ্বিতীয়বার সৃষ্টি করার ব্যাপারকে তার পক্ষে অসম্ভব মনে করার কোনো যুক্তিই থাকতে পারে না।
- ১৪. 'আস্ সা'আত' অর্থ সেই সময়টি; এর দ্বারা কিয়ামত বুঝানো হয়েছে। সেই সময় মানুষের সকল কাজ-কর্ম নিঃশেষ হয়ে যাবে। ভালো ও মন্দ কর্মের হিসাব-নিকাশ হবে। ভালো কাজের পুরস্কার ও মন্দ কাজের শাস্তি দেয়া হবে। এ সময়টাকেই কিয়ামত বা পরকাল বলা হয়। এ সময়টা আসা নিশ্চিত ও যুক্তি-বুদ্ধির দাবী। নচেৎ সমগ্র সৃষ্টি অর্থহীন হয়ে যায়।
- ১৫. অর্থাৎ যেসব লোক আল্লাহর (আইনের) বিরুদ্ধে বিদ্রোহ করেছে, তাঁর রাসূলদের শিক্ষা ও পথনির্দেশ মেনে নিতে অস্বীকার করেছে এবং আথিরাতে জবাবদিহি করার কথাকে মিথ্যা মনে করে অথবা সে ব্যাপারে অসচেতন থেকে আল্লাহর পরিবর্তে অন্যদের ুবা নিজেদের প্রবৃত্তির দাসত্ব করেছে, সেসব অপরাধিদের কথা-ই এখানে বলা হয়েছে।

بِشُرَكَا تُهِرُكُوْدِينَ ﴿ وَيُو ا تَقُدُو السَّاعَةُ يُومِئِنٍ يَتَغُرَّقُونَ ﴿ السَّاعَةُ يَوْمِئِنٍ يَتَغُرَّقُونَ ﴿ السَّاعَةُ يَوْمِئِنٍ يَتَغُرَّقُونَ ﴿ السَّاعَةُ يَوْمِئِنٍ يَتَغُرَّقُونَ ﴿ السَّاعَةُ يَوْمِئِنٍ يَتَغُرَّقُونَ ﴾ والماء الماء الماء

كُفِرِيْنَ; তাদের শরীক (দেব দেবী)-দের : كُفِرِيْنَ - অস্বীকারকারী السَّاعَةُ; আস্বীকারকারী -আর - يَوْمَ : আর -আর -আর্থি হবে ; السَّاعَةُ (अ) - কর্মামত ; والسَّاعَةُ (अ) - ক্রিয়ামত : يَوْمَنذ (সমন্ত মানুষ) পৃথক পৃথক দলে বিভক্ত হয়ে পড়বে।

দুনিয়াতে কোনো ব্যক্তি যদি কোনো জঘন্য অপরাধে হাতেনাতে ধরা পড়ে এবং তার পক্ষে কথা বলার কোনো সুযোগ বা কোনো লোক না থাকে এবং তার শাস্তি হয়ে যাওয়া নিশ্চিত হয়ে যায় তখন সে ব্যক্তির যে অবস্থা হয় উল্লিখিত অপরাধিদের অবস্থা আখিরাতে তার চেয়ে বেশী হতাশাময় হবে।

দুনিয়ার সাধারণ অপরাধে দণ্ডপ্রাপ্ত ব্যক্তিদের দণ্ডভোগের পর মুক্তির আশা থাকে, কিন্তু আখিরাতের অপরাধিদের এ ধরনের কোনো আশার আলো থাকবে না। সূতরাং তাদের হতাশা হবে চরম হতাশা। তারা বিশ্বয়ে বিমৃতৃ হয়ে চরম হতাশায় ভুগবে।

- ১৬. 'গুরাকা' দ্বারা বুঝানো হয়েছে—
- (১) ফেরেশতা, নবী-আউলিয়া, শহীদ ও পুণ্যবান লোক। মুশরিকরা বিভিন্ন যুগে এদেরকে আল্লাহর গুণাবলী সম্পন্ন মনে করে এদের সামনে বিভিন্ন পূজার বিভিন্ন অনুষ্ঠান পালন করতো। কিয়ামতের দিন এসব লোক পরিষ্কার বলে দেবে যে, তোমরা আমাদের ইচ্ছার বিরুদ্ধে এবং আমাদের দেয়া শিক্ষা ও নির্দেশের বিপরীত কাজ করেছো। সুতরাং তোমাদের জন্য আল্লাহর দরবারে আমাদের কিছুই করণীয় নেই।
- (২) প্রাণহীন পদার্থ—চাঁদ, সুরুজ, গাছ, পাথর ইত্যাদি জড়পদার্থ। মুশরিকরা এদেরকে ইলাহ হিসেবে পরিণত করে এসবের সামনে পূজার আনুষ্ঠানিকতা পালন করে। এসব পদার্থতো তাদের সুপারিশের জন্য আল্লাহর সামনে দাঁড়াতে অগ্রসর হবে না।
- (৩) শয়তান, দুনিয়ার যালিম ও স্বৈরাচারী শাসক ও ভও ধর্মীয় নেতা। এসব বড় বড় অপরাধী শক্তি প্রয়োগ করে বা ধোঁকা-প্রতারণার জাল বুনে নিজেরাই আল্লাহর বান্দাহদের থেকে তাদের আনুগত্য ও পূজা আদায় করে নেয়। এসব লোক নিজেরাই সেখানে বিপদগ্রন্থ থাকবে। তারা যেখানে আষ্ট্রেপ্ঠে থাকবে বাধা, অন্যের জন্য সুপারিশ করাতো দ্রের কথা নিজের মুক্তির পথ খুঁজতেই তারা অদ্বির থাকবে। তারা সুস্পষ্টভাবে বলে দেবে যে, তাদের অপরাধের জন্য তারা নিজেরাই দার্মী আমরা এদের কাজকর্ম থেকে দায়মুক্ত। এভাবে মুশরিকরা সকল দিক থেকে শাফাআত লাভের আশা থেকে বিমুখ হয়ে যাবে।
- ১৭. অর্থাৎ তারা নিজেরাই নিজেদের ভুল বুঝতে পারবে। এসব সন্তা, ব্যক্তি বা বস্তুকে তারা ইলাহ হিসেবে বা সুপারিশকারী হিসেবে পূজা করে যে ভুল করেছে সেই উপলব্ধি

ত فَامَّا الَّذِينَ امْنُوا وَعَمِلُوا الصِّلَحَتِ فَهُمْ فِي رَوْضَةٍ يُحْبَرُونَ ۞ ٥٠. সূতরাং যারা স্কমান এনেছে এবং নেক কাজ করেছে তারা তো একটি বাগানে ১٠ (জান্নাতে) খুশীতে নিমগ্ন থাকবে ২০।

(૭૨১)

﴿ وَأَمَّا الَّذِينَ كَفُرُوا وَكُنَّ بُوا بِالْتِنَا وَلِقَالِي الْأَخِرَةِ فَأُولَئِكَ

১৬. আর যারা কুফরী করেছে এবং মিথ্যা সাব্যস্ত করেছে আমার আয়াতসমূহকে ও আখিরাতে আমার সাক্ষাতকে<sup>২১</sup>, তাদেরকেই

وَ - بَحْبَرُونْ ; - مَمْلُوا ; - مَامُنُوا ; - مَامُنُوا ، আরা وَالَمْنُوا ، আরা وَالْمَانُوا ، ক্রমান এনেছে وَالْمَانُونَ ، করেছে - مَامُلُونْ ، বাগানে (জানাতে ) - بُحْبَرُونْ ، তারাতো - فَيُ مُرُونَ ، বাগানে (জানাতে ) - لَحْبَرُونْ ، কৃফরী করেছে وَاَمَّا وَاَمَّا وَاَمَّا هَرَامُونَ ، কৃফরী করেছে وَ وَاَمَّا وَاَمَّا هَا اللهُ اللهُ وَاللهُ عَلَيْهُ وَ وَاَمَّا وَاللهُ وَ وَاَمَّا وَاللهُ وَ وَاَمَّا وَاللهُ وَ وَاَمَّا وَاللهُ وَ وَاَمَّا وَ وَاَمْلُونَ وَ وَاَمْلُونَ وَ وَامْلُونُونَ وَ وَاللهُ واللهُ وَاللهُ وَلِلللللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ

তাদের আসবে এবং তারা নিজেরাই তাদেরকে তাদের দেবত্ব ও সুপারিশকারীর মর্যাদা অস্বীকার করবে। কিন্তু তখন কোনো লাভ হবে না।

১৮. অর্থাৎ দুনিয়াতে জাতি, বংশ, গোত্র, অঞ্চল, ভাষা এবং অর্থনৈতিক ও রাজনৈতিক স্বার্থভিত্তিক যতগুলো দল-উপদল রয়েছে, আথিরাতে এসব ভেঙ্গে পড়বে। মানব জাতির প্রথম থেকে নিয়ে শেষ পর্যন্ত নির্ভেজাল আকীদা-বিশ্বাসের ভিত্তিতে নতুন করে দল গঠিত হবে। দুনিয়ার তক্ব থেকে শেষ পর্যন্ত আগৈর-পরের সমস্ত মানুষ থেকে মুম্মিন ও সৎলোকদেরকে বাছাই করে এক দলে সমবেত করা হবে। অপরদিকে বিভিন্ন প্রকার ভান্ত মত পোষণকারী ও বিভিন্ন ধরনের অপরাধী মানুষদের ভিন্ন ভিন্ন দল গঠিত হবে। অর্থাৎ ইসলাম যেসব বিষয়কে ঐক্যের ভিত্তি গণ্য করেছে তার ভিত্তিতেই আথিরাতে ঐক্য গঠিত হবে এবং যেসব বিষয়কে বিচ্ছেদের ভিত্তি গণ্য করেছে সেসব বিষয়ের ভিত্তিতে বিভিন্ন দল সেখানে গঠিত হবে। জাহিলরা অবশ্য ঐক্য ও বিভেদের ইসলামী ভিত্তি-সমূহকে দুনিয়াতে অস্বীকার করে।

ইসলামের দৃষ্টিতে আদর্শ তথা আকীদা-বিশ্বাস ও নৈতিক চরিত্রই হলো ঐক্যের ভিত্তি। আল্পাহ তা'আলার উপর ঈমান এনে তাওহীদ ও রিসালাতের ভিত্তিতে যারা নিজেদের জীবন গড়ে তোলে, তারা দুনিয়ার যে অঞ্চলের বাসিন্দা হোক না কেন, তারা সবাই মিলে এক জাতি। যদিও তাদের বংশ-গোত্র, ভাষা ও বর্ণ আলাদা আলাদা হোক না কেন। অপর দিকে মিথ্যার ভিত্তিতে জাহেলিয়াতপন্থীদের যেসবদল দুনিয়াতে গঠিত হয়ে আছে, আখিরাতে তা ভেঙ্গে পড়বে এবং তাদের বিশ্বাস ও নীতি অনুসারে নতুন করে দল গঠিত হবে।

# قی العن اب محضرون (فسبحی الله حیدی تمسون و حیدی الله حیدی الله حیدی الله حیدی الله حیدی تمسون و حیدی الله عیدی الل

تُصِبِحُون ﴿ وَلَهُ الْحَمْلُ فِي السَّوْتِ وَالْأَرْضِ وَعَشِياً وَحِيْدَنَ তোমাদের সকাল হয় ، ১৮. আর আসমানে ও যমীনে সকল প্রশংসা তো তাঁরই এবং (তাঁর পবিত্রতা ঘোষণা করো) অপরাহে ও ষখন

- ১৯. 'রাওদাতুন' দ্বারা এখানে জান্লাত বুঝানো হয়েছে। এখানে যদিও 'একটি বাগান' বলা হয়েছে, এর দ্বারা জান্লাতও একটি হবে এমন নয় বরং তা হবে একাধিক।
- ২০. 'ইউহবারূন' অর্থ তারা জান্নাতে অত্যন্ত মর্যাদার সাথে আনন্দে ও আরাম-আয়েশে থাকবে এবং সবরকম ভোগ-সম্ভোগে পরিতৃপ্ত থাকবে।
- ২১. আখিরাতে মহান মর্যাদাপূর্ণ জান্নাত লাভের জন্য ঈমানের সাথে সৎকাজের শর্ত রাখা হলেও লাঞ্ছনাময় জাহান্নামের শান্তির ক্ষেত্রে কুফরীর সাথে অসৎ তথা পাপকাজের শর্ত রাখা হয়নি। কেননা কুফরীই মানুষের মন্দ পরিণামের জন্য যথেষ্ট। কুফরীর সাথে পাপ কাজ যুক্ত হওয়া বা না হওয়ার পরিণামে হ্রাস-বৃদ্ধি হয় না।
- ২২. এখানে রাস্লুল্লাহ (স)-কে সম্বোধন করার মাধ্যমে মু'মিনদেরকে সম্বোধন করে বলা হয়েছে যে, তোমরা ঈমান ও সংকাজের তভ পরিণাম এবং কৃষ্ণরীর অভভ পরিণাম যখন জানতে পারলে তখন তোমাদের কর্মপদ্ধতি সে হিসেবেই গ্রহণ করা উচিত।

অথবা এখানে বলা হয়েছে—কাফির, মুশরিকরা আখিরাতকে অসম্ভব মনে করে আল্লাহর ক্ষমতাকে অস্বীকার করছে, অতএব কাফিরদের মুকাবিলায় তোমরা আল্লাহর প্রশংসা ও তাঁর মহিমা প্রচার করো এবং তিনি যে কাফির-মুশরিকদের আরোপিত দুর্বলতা থেকে মুক্ত তা উচ্চকণ্ঠে ঘোষণা করে দাও।

২৩. অর্থাৎ কাফির-মুশরিকরা নিজেদের শিরক-কুফরী ও আখিরাত অস্বীকার দারা আল্লাহর প্রতি যেসব দুর্বলতা ও দোষ-ক্রটি আরোপ করেছে, তা থেকে তাঁর পবিত্রতার ঘোষণা দাও। আর আল্লাহর পবিত্রতা ঘোষণার সর্বোন্তম পদ্ধতি হচ্ছে নামায। তাই মুফাস্সিরগণ মত প্রকাশ করেছেন যে, এখানে নামাযের কথা বলা হয়েছে। অবশ্য

# تَظْهِرُونَ ﴿ يُخِيِّ الْحِي مِنَ الْسَهِيْتِ وَيُخْرِجُ الْهِيْتَ مِنَ الْحِيَّ الْهِيْتَ مِنَ الْحِيَّ وَيُخْرِجُ الْهِيْتَ مِنَ الْحِيَّ وَيُخْرِجُ الْهِيْتَ مِنَ الْحِيَّ وَيُخْرِجُ الْهِيْتَ مِنَ الْحِيَّ وَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللْمُعَالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

الْحَى : -তোমাদের যোহরের সময় হয় الهَرُونُ -তিনিই বের করে আনেন ; أَلْحَى - তিনিই বের করে আনেন ; জীবিতকে ; مَنَ -থেকে ; الْمَيْت - থেকে ; -এবং ; الْمَيْت - থেকে ; -الْمَيْت - থেকে ; -الْمَيْت - খৃতকে ; -الْمَيْت - খৃতকে ;

আয়াতে পবিত্রতা ঘোষণার জন্য সময় নির্ধারণ করা থেকেও নামাযের কথাই প্রমাণিত হয়। মুসলমানদের সার্বক্ষণিক আল্লাহর স্বরণে মশগুল থাকতে হয়। অতএব সময় নির্ধারণ করা সর্বোত্তম যিক্র নামাযের কথা বলা হয়েছে, এতে কোনো সন্দেহ নেই।

২৪. এ আয়াতে চার ওয়াক্ত নামাযের নির্দেশ দেয়া হয়েছে। আয়াতে উল্লিখিত ক্রম অনুসারে—মাগরিব, ফজর, আসর ও যোহর। ইশার নামাযের কথা অন্য এক আয়াতে উল্লিখিত আছে। তবে হাসান বসরী (র) বলেন যে, মাগরিবের সাথে ইশাও শামিল আছে। মাগরিব থেকে ওক্র করার কারণ হলো ইসলামী তারিখ ওক্র হয় সূর্যান্তের পর থেকে।

কুরআন মাজীদের অন্যান্য আয়াতেও নামায সম্পর্কে ইংগীত রয়েছে।

সূরা বনী ইসরাঈলের ৭৮ আয়াতে বলা হয়েছে—

"সূর্য ঢলে পড়ার পর থেকে রাতের অন্ধকার ছেয়ে যাওয়া পর্যন্ত নামায কায়েম করো এবং ফজরে কুরআন পাঠ করো, নিশ্চয় ফজরের কুরআন পাঠে (নামাযে) ফেরেশতারা উপস্থিত থাকে।"

এ আয়াতে নামাযের সময়সীমা নির্ধারণ করা হয়েছে সূর্য ঢলে পড়ার পর থেকে ইশা পর্যন্ত এবং এরপর রয়েছে ফজরের সময়।

সূরা হূদের ১১৪ আয়াতে বলা হয়েছে—

"নামায কায়েম করবে দিনের দু'প্রান্তে এবং রাতের প্রথম ভাগে।"

এ আয়াতে 'দিনের দু'প্রান্ত' বলে ফজর ও মাগরিব এবং 'রাতের প্রথমভাগ' বলে ইশার নামায বুঝানো হয়েছে।

সূরা ত্ব-হা'র ১৩০ আয়াতে বলা হয়েছে— "সুতরাং তারা যা বলে তাতে আপনি সবর করুন এবং আপনার প্রতিপালকের প্রশংসা সহকারে পবিত্রতা-মহিমা ঘোষণা করুন সূর্যোদয়ের আগে ও সূর্যান্তের আগে ; আর রাতের কিছু অংশ এবং দিনের প্রান্তসমূহে পবিত্রতা-মহিমা ঘোষণা করুন যাতে আপনি সন্তুষ্ট হতে পারেন।"

এ আয়াতে 'সূর্যোদয়ের আগে' অর্থ ফজরের সময়, 'সূর্যান্তের আগে' অর্থ আসরের ুসময় বুঝানো হয়েছে। আর রাতের কিছু অংশের মধ্যে মাগরিব ও ইশা এবং দিনের

### وَيُحْيِي ٱلْأَرْضَ بَعْنَ مَوْتِهَا ﴿ وَكَأَلِكُ تُخْرَجُونَ ٥

এবং তিনিই যমীনকে তার মৃত্যুর পর পুনরায় জীবিত করেন<sup>২৫</sup>; আর এভাবেই তোমাদেরকে বের করে আনা হবে।

- এবং ; يُعْدَ : शत - مَوْتها : शत - بَعْدَ : यत्रीनरक - الْأَرْضَ : जिनिरे जीविष करतन - يُعْدَ : अ्थात - अ्थात - يُعْدَ : अ्थात - अथात - अथ

প্রান্ত দারা ফজর, যোহর ও মাগরিব বুঝানো হয়েছে। এভাবে বিশ্বের মুসলমানেরা যে পাঁচটি ওয়াক্তে নামায আদায় করে আসছে তা কুরআন মাজীদের বিভিন্ন আয়াতে সেগুলোর প্রতি ইংগীত রয়েছে।

২৫. আল্লাহ তা'আলা অহরহ মানুষের চোখের সামনে জীবিত থেকে মৃতকে এবং মৃত থেকে জীবিতকে বের করে আনার এ কাজটি করে যাচ্ছেন। জীবিত প্রাণীর বর্জ্য পদার্থ ত্যাগ করে যার মধ্যে প্রাণের কোনো চিহ্নও থাকে না। আবার তিনি নিষ্প্রাণ বস্তুর মধ্যে প্রাণের সঞ্চার করে অসংখ্য উদ্ভিদ, পশুও মানুষ সৃষ্টি করেই চলেছেন। যেসব উপাদান দিয়ে প্রাণীর শরীর গঠিত হয়, সেসব উপাদানের মধ্যে প্রাণের সামান্যতম চিহ্নও নেই। তিনি শুষ্ক, অনুর্বর ও অনাবাদী যমীনে বৃষ্টির পানি বর্ষণের সাথে সাথে সহসা সেখানে প্রাণী ও উদ্ভীদের জীবনের সমারোহ দেখা দেয়। প্রতিনিয়ত এ কর্মকাণ্ড দেখার পরও কেউ যদি মনে করে যে, মৃত্যুর পর আল্লাহ মানুষকে পুনরায় সৃষ্টি করতে সক্ষমনন, তাহলে বৃঝতে হবে যে, তার মাথায় অবশ্য গোলমাল দেখা দিয়েছে।

#### (২য় রুকৃ' (১১-১৯ আয়াত)-এর শিক্ষা

- ১. আল্লাহ তা'আলা যেহেতু প্রথমবার বিশ্বজগত ও এর মধ্যকার সবকিছু সৃষ্টি করেছেন এবং এটা সর্বজন স্বীকৃত ; সূতরাং তিনি মানুষকে দ্বিতীয়বার সৃষ্টি করতেও সক্ষম।
- ২. সকল মানুষকে আখিরাতে দ্বিতীয়বার সৃষ্টি করে তাঁর সামনে হাজির করবেন। তখন সবাইকে এ জগতের কাজ-কর্মের পুজ্খানুপুজ্খ হিসাব দিতে হবে।
- ৩. আখিরাতে অবিশ্বাসী অপরাধিরা কিয়ামতের দিন হতাশ হয়ে পড়বে। কারণ তারা তাদের বিশ্বাসের বিপরীত অবস্থা দেখতে পাবে এবং তারা যাদের প্রতি নির্ভরশীল ছিল, তাদের থেকেও নিরাশ হয়ে যাবে।
- যাদের আদর্শ মেনে অপরাধীরা দুনিয়াতে চলতো, আখিরাতে তাদের অক্ষমতা দেখে নিজেরাই তাদেরকে অস্বীকার করবে।
- ৫. যারা ঈমান ও নেক কাজের মাধ্যমে জীবনযাপন করেছে, তারা জান্নাতে আরাম-আয়েশে মত্ত থাকবে এবং এটা হবে চিরস্থায়ী সুখ।
- ৬. কাফির-মুশরিকরা যারা আখিরাতে আল্লাহর সাক্ষাতের অবিশ্বাস করে তারা অবশ্যই জাহান্লামে চিরস্থায়ী সার্বক্ষণিক শাস্তিভোগ করতে থাকবে।

- <sup>দি</sup> ৭. আখিরাত অস্বীকার করে কাফির-মুশরিকরা আল্লাহর ক্ষমতার ব্যাপারে তাঁকে অক্ষমতারী। দোষে দোষারোপ করে। সুতরাং মু'মিনদের কর্তব্য উত্তম যিক্র তথা পাঁচ ওয়াক্ত নামাযের মাধ্যমে আল্লাহর পবিত্রতা-মহিমা ঘোষণা করা।
- ৮. মৃত থেকে জীবিতকে এবং জীবিত থেকে মৃতকে বের করে আনার এ প্রক্রিয়া আল্লাহর এক চলমান প্রক্রিয়া যা আমাদের চোখের সামনে অহরহ ঘটে যাচ্ছে। সৃতরাং আধিরাতে মানুষের পুনঃ সৃষ্টিকে অবিশ্বাস করার কোনো উপায় নেই।
- ৯. শুষ্ক মৃত যমীনকে তিনি যেমন বৃষ্টি ধারা বর্ষণ করে জীবিত করে তোলেন, করে তোলেন সজীব ও শস্য-শ্যামল, তেমনি মানুষের দেহের সবকিছু মাটির সাথে মিশে যাওয়ার পরও তিনি তাঁর কুদরতে আগের-পরের সকল মানুষকে জীবিত করে উঠাবেন।
- ১০. পুনর্জীবন-এর এ বিশ্বাস ঈমানের অংশ। এটা অবিশ্বাস করলে অথবা সন্দেহ পোষণ করলে ঈমান থাকবে না।

 $\Box$ 

#### সূরা হিসেবে রুকৃ'-৩ পারা হিসেবে রুকৃ'-৬ আয়াত সংখ্যা-৮

@وَمِنْ الْيَهِ أَنْ خُلَقَكُمْ مِنْ تُوابِ ثُمَّ إِذًا الْتُمْ بَشُرُّ تَنْتَشِرُونَ ۞

২০. আর তাঁর (আল্লাহর)<sup>২৬</sup> নিদর্শনাবলীর মধ্যে (একটি) এই যে, তিনি তোমাদেরকে মাটি থেকে সৃষ্টি করেছেন, অতপর এখন তোমরা (দুনিয়াতে) সর্বত্র মানুষ (হিসেবে) ছড়িয়ে আছো<sup>২৭</sup>।

## @وَمِنْ الْيَهِ أَنْ عَلَقَ لَكُرْ مِنْ أَنْفُسِكُمْ أَزْوَاجًا لِتَسْكُنُوْ إِلَيْهَا الْمَدَا الْمَاتِ الْمَا

২১. আর তাঁর নিদর্শনাবলীর মধ্যে (একটি) এই যে, তিনি তোমাদের জন্য তোমাদের নিজেদের মধ্য থেকে স্ত্রীদেরকে সৃষ্টি করেছেন<sup>২৮</sup>, যাতে তোমরা শান্তি লাভ করো তাদের কাছে<sup>২৯</sup>

২৬. এ রুক্'তে আল্লাহ তা'আলার যেসব নিদর্শন উল্লেখ করা হয়েছে তার দ্বারা আখিরাতে অন্তিত্ব ও আবশ্যকতার প্রমাণ পেশ করার সাথে সাথে বিশ্ব-জাহানের একক স্রষ্টা, ইলাহ, পরিচালক, মালিক ও শাসক থাকার প্রমাণ পেশ করা হয়েছে। মানুষের জন্য অপর কোনো ইলাহ থাকা উচিত নয় এবং নেই-ও। এ রুক্'র আলোচ্য বিষয় তার আগের ও পরের বক্তব্যের সাথে সংযুক্ত।

২৭. অর্থাৎ মানুষ সৃষ্টির মৌলিক উপাদান যেগুলো এ পৃথিবীতেই পাওয়া যায় এবং যেগুলোর মধ্যে প্রাণের কোনো চিহ্ন পাওয়া যায় না, এসব উপাদান দিয়ে 'মানুষ' নামের এক বিস্ময়কর প্রাণী সৃষ্টি করা হয়েছে এবং তার মধ্যে দিয়ে দেয়া হয়েছে ইচ্ছা, আবেগ-অনুভৃতি, চেতনা ও চিন্তা-কল্পনার অদ্ভূত শক্তি যা তার উপাদানগুলোর মধ্যে খুঁজে পাওয়া যায় না। তারপর এ বিস্ময়কর প্রাণীর মধ্যে দিয়ে দেয়া হয়েছে প্রজনন শক্তি, যার মাধ্যমে কোটি কোটি মানুষ সৃষ্টি হয়ে আসছে একই কাঠামো ও অবয়ব নিয়ে এবং সীমা-সংখ্যাহীন ব্যক্তিগত বৈশিষ্ট্য নিয়ে। এসব কাজ কোনো জ্ঞানময় একক সন্তা ছাড়া—কোনো একক প্রাক্রমশালী ও প্রাক্ত সন্তা ছাড়া সম্পাদিত হতে পারে না। তাছাড়া কোনো একক পরাক্রমশালী ও

## وَجِعَلَ بَيْنَكُرْمُودَةً وَرَحْمَةً ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَا يَتِ لِقُوا ۗ

এবং সৃষ্টি করে দিয়েছেন তোমাদের মধ্যে ভালোবাসা ও দয়া<sup>৩০</sup>, নিশ্চয়ই এতে রয়েছে সেসব লোকের জন্য নিশ্চিত নিদর্শনাবলী

َ - عَـُودَةً ; সৃষ্টি করে দিয়েছেন ; بَيْنَكُمْ - رَبِين + كم) - رَبِين + كم) - رَبِين + كم) - مَـُودَةً ; ত - وَ عَلَ : ভালোবাসা ; وَ عُـمَـةً ; ত - وَ يُلْيَاتٍ - كَلْيَاتٍ : নিশ্চত নিদর্শনাবলী ; وَ عُـمَـةً : সসব লোকের জন্য ;

সৃষ্টিকে তার উপযোগী করে দেয়াও কোনো শক্তির পক্ষে সম্ভব হতে পারে না। এসব বছু ইঙ্গাহর ব্যবস্থাপনা এবং চিন্তা-পরিকল্পনার ফলও হতে পারে না।

২৮. অর্থাৎ মানুষের স্রষ্টা মানুষকে শুধুমাত্র একই শ্রেণীর প্রাণী হিসেবে সৃষ্টি করেননি, বরং তাদেরকে দুটো শ্রেণীর আকারে সৃষ্টি করেছেন। মানুষ হিসেবে উভয়ে যদিও একই জাতির অন্তর্ভুক্ত কিন্তু তারা উভয়ে পরস্পর থেকে ভিন্ন শারীরিক গঠন, মানসিক গুণাবলী এবং আবেগ-অনুভূতি নিয়ে জন্মলাভ করে। আবার তাদের মধ্যে এমন এক বিশ্বয়কর সম্বন্ধ সৃষ্টি করে দেয়া হয়েছে, যার ফলে তারা একে অন্যের জোড়ায় পরিণত হয়েছে। এ জোড়ার একটি ছাড়া অন্যটির জীবন স্বাভাবিক হতে পারে না। এ উভয় শ্রেণীকে সৃষ্টির সূচনা থেকেই পরস্পরের সংখ্যার অনুপাতে সৃষ্টি করা হয়েছে। আজ পর্যন্ত দুনিয়ার কোথাও এমন দেখা যায়নি যে, কোনো জাতির মধ্যে কেবলমাত্র পুত্র সন্তান বা কোনো জাতির মধ্যে কেবল মাত্র কন্যা সন্তান জন্মলাভ করেছে। হাজার হাজার বছর থেকে কোটি কোটি মানুষের জন্মলাভ একই পদ্ধতি ও কৌলল কার্যকর রয়েছে। এতে একক শক্তিধর সত্তা আল্লাই ছাড়া জন্য কোনো এক বা বহু সন্তার ভূমিকা থাকা বৃদ্ধি-বিবেচনা ও যুক্তির বিরোধী।

২৯. অর্থাৎ মানবজাতিকে দুটো শ্রেণীতে জোড়ায় জোড়ায় সৃষ্টি করা কোনো অপরিকল্পিত ব্যবস্থার ফল নয়; বরং এটা মহান স্রষ্টা নিজেই এক মহাপরিকল্পনার মাধ্যমে এ ব্যবস্থা করেছেন, যাতে পুরুষ শ্রেণী ও নারী শ্রেণী একে অপরের মাধ্যমে তাদের প্রাকৃতিক চাহিদা পূরণের মাধ্যমে প্রশান্তি ও সুখ লাভ করতে পারে। এ বিজ্ঞানসম্মত ব্যবস্থার দ্বারা মহান স্রষ্টা আল্লাহ একদিকে মানুষের বংশধারা অব্যাহত রেখেছেন, অপরদিকে মানব সভ্যতা-সংস্কৃতিকে অন্তিত্ব দান করেছেন। মানুষের এ উভয় শ্রেণীর মধ্যে যদি পরস্পরের প্রতি আকর্ষণ ও অন্থিরতা সৃষ্টি করে দেয়া না হতো এবং তারা যদি পারস্পরিক সংযোগ-সম্বন্ধ ছাড়াই প্রশান্তি লাভ করতে সক্ষম হতো, তাহলে তারা একত্রে ঘর বাঁধতে চাইতো না; ফলে মানব-সভ্যতা-সংস্কৃতির অন্তিত্ব লাভের কোনো সম্ভাবনাই থাকতো না। পুরুষ ও নারীর পরস্পরের সাথে সংযোগ-সম্পর্ক স্থাপনের জন্য সৃষ্ট অন্থিরতা-ই তাদেরকে উভয়ে মিলে একত্রে ঘর বাঁধতে বাধ্য করেছে। এরই বদৌলতে পরিবার, গোত্র, বংশ ও সমাজ অন্তিত্ব লাভ করে আসছে। আর এ কাজ এমনি এমনিই হয়ে যায়নি। আর না এটা বহুসংখ্যক সন্তা তথা ইলাহ দ্বারা সম্ভব হয়েছে। বরং এসব একজন জ্ঞানময় সন্তা এবং মাত্র একক প্রজ্ঞাময় সন্তার কাজ বলেই প্রমাণিত হয়।

## يَتَفَكَّرُونَ ﴿ وَمِنَ الْبِتِهِ خَلْقُ السَّهُوتِ وَالْأَرْضِ وَاخْتِلَاثُ ٱلْبِنَتِكُمُ الْمَاتِكُمُ الْمَن याता गंडीतंडात्व िष्ठा करत । ২২. जात ठांत निमर्गनावनीत मर्था तरस्र जाममान ७ यभीत्नत সৃष्টि<sup>७১</sup> এवং বিভিন্নতা তোমানের ভাষার

৩০. অর্থাৎ এ দৃ'শ্রেণীর মানুষের মধ্যে আল্লাহ তা'আলা ভালোবাসা ও দয়ামায়া সৃষ্টি করে দিয়েছেন। এখানে ভালোবাসা দ্বারা কামসিক্ত বা জৈবিক ভালোবাসার কথা বলা হয়েছে। তবে এ ভালোবাসার ও দয়ার মাধ্যমে এ সুখ-শান্তি উদ্দেশ্য। পারিবারিক জীবনের উদ্দেশ্য এ সুখ শান্তি। যে পরিবারে এটা আছে সে পরিবার সৃষ্টির উদ্দেশ্য সফল। আর এ পারিবারিক সুখ-শান্তি লাভ তখনই সম্ভবপর, যখন নারী-পুরুষের সম্পর্কের ভিত্তি হবে শরীয়তসম্মত বিবাহের উপর। যেসব দেশ ও জাতি তাদের নর ও নারীর সম্পর্ককে অবৈধ রীতিনীতির মাধ্যমে প্রচলিত করেছে, অনুসন্ধান করলে দেখা যায় যে, তাদের জীবনে কোথাও শান্তি নেই। জন্তু-জানোয়ারের মতো ক্ষণিকের যৌন চাহিদা পূরণের নাম শান্তি হতে পারে না।

আয়াতে উল্লিখিত যে শান্তিকে দাম্পত্য জীবনের লক্ষ্য স্থির করা হয়েছে, তা তখনই সম্ভবপর, যখন উভয় পক্ষ একে অপরের অধিকার সম্পর্কে সজাগ হয় এবং তা আদায় করে দিতে সচেষ্ট থাকে। নতুবা অধিকার আদায় করার সংগ্রাম পারিবারিক শান্তিকে বরবাদ করে দেয়। অধিকার আদায়ের জন্য আইনও রয়েছে, অধিকার হরণকে অবৈধ বা হারাম ঘোষণা করে তার জন্য কঠোর শান্তির বিধান রাখা হয়েছে। ত্যাগ ও সহমর্মিতার উপদেশ দান করা হয়েছে; কিন্তু অভিজ্ঞতা সাক্ষ্য দেয় যে, কেবলমাত্র আইন প্রয়োগের মাধ্যমে কোনো জাতিকে সঠিক পথে আনা যায় না, যদি তার সাথে আল্লাহভীতি যুক্ত না হয়।

দাম্পত্য জীবনে 'দয়া' পর্যায়ক্রমে বিকশিত হয়। এ দয়ার বদৌলতে তারা একে অপরের প্রতি সহানুভূতিশীল ও সুখে-দুঃখে একে অপরের শরীক হয়ে যায়। এক সময়ে জৈবিক চাহিদা থাকে না, তখন বার্ধক্যে যৌবনকালের চেয়ে অনেক বেশী স্নেহ-মমতা পরস্পরের জন্য সৃষ্টি হয়ে যায়।

৩১. আসমান-যমীন সৃষ্টি আল্লাহর কুদরতের আরেক নিদর্শন। আসমান-যমীনের অনস্তিত্ব থেকে অন্তিত্ব লাভ এবং পরিপূর্ণ ভারসাম্য সহকারে প্রতিষ্ঠিত থাকা এবং এ দুটোর ভেতরের অসংখ্য নিদর্শন প্রমাণ করে যে, বিশ্ব-জাহানের স্রষ্টা, পরিচালক ও প্রতিপালক মাত্র এক ও অদ্বিতীয়।

## وَٱلْوَانِكُرْ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَانِي لِّلْعَلِمِينَ ﴿ وَمِنْ الْيَهِ مَنَامُكُمْ

ও তোমাদের বর্ণের<sup>৩২</sup> ; নিন্চয়ই এতে রয়েছে নিন্চিত নিদর্শনাবলী জ্ঞানবানদের জন্য । ২৩. আর তাঁর নিদর্শনাবলীর মধ্যে রয়েছে তোমাদের নিদ্রা

#### بِالْيُلِ وَالنَّهَارِ وَابْتِغَالُو كُرُ مِنْ فَصْلِهُ ۚ إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَا يُتِي রাতে ও দিনে এবং তোমাদের তারই অনুগ্রহ থেকে তালাল করা<sup>৩০</sup>; নিক্যই এতে রয়েছে নিকিত নিদর্শনাবলী

وَ وَ وَالرَانِ الْهِ الْهُ الْهِ الْهُ الْمُ الْمُ الْهُ الْمُ اللّهِ الْمُ الْمُ الْمُ اللّهُ الل اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

৩২. অর্থাৎ আল্লাহর কুদরতের আর একটি নিদর্শন হচ্ছে বিভিন্ন স্তরের মানুবের ভাষার বিভিন্নতা এবং বর্ণের বিভিন্নতা। ভাষার বিভিন্নতার মধ্যে অভিধানের বিভিন্নতাও রয়েছে। বাংলা, আরবী, ফারসী, হিন্দী, তুর্কী প্রভৃতি কত অসংখ্য ভাষা রয়েছে। এসব ভাষা দুনিয়ার বিভিন্ন ভৃষণ্ডে প্রচলিত। তারপর একই ভাষায় যারা কথা বলে, তাদের মধ্যে বিভিন্ন শহর ও জনপদের ভাষার মধ্যে শব্দগত ও প্রকাশ-ভঙ্গিগত পার্থক্য রয়েছে। আবার প্রত্যেক ব্যক্তির কথা বলার রীতি, শব্দের উচারণ ও আলাপ-আলোচনার পদ্ধতি আলাদা। একইভাবে মানুষের সৃষ্টি-উপাদান ও গঠনসূত্র একই হলেও মানুষের বর্ণ এত বেশী বিচিত্র যে, জাতিভেদে বর্ণের পার্থক্যতো রয়েছেই, একই পিতা-মাতার দুটো সন্তানের বর্ণও একই রকম হয় না। বর্ণের বৈষম্যও আবার অনেক। কেউ সাদা, কেউ কালো, কেউ লালচে, কেউ তামাটে এবং কেউ হলদেটে। মানুষের ভাষা ও বর্ণের এ পার্থক্য একক মহাশক্তিমান ও মহাকশলী আলাহর অন্তিত্ই প্রমাণ করে দেয়।

৩৩. অর্থাৎ আল্লাহর কুদরতের আরেক নিদর্শন হলো, মানুষের রাতে ও দিনে নিদ্রা যাওয়া এবং জীবিকা তালাশ করা। এ আয়াতে নিদ্রা ও জীবিকা তালাশ উভয়টাকে রাত-দিন উভয়টার সাথে সম্পর্কিত করেছেন। আবার কতেক আয়াতে নিদ্রাকে রাতের সাথে এবং জীবিকা তালাশকে দিনের সাথে সম্পর্কিত করা হয়েছে। এর কারণ হলো রাতের আসল কাজ নিদ্রা যাওয়া তবে জীবিকা তালাশের কাজও কিছু কিছু হয়ে থাকে। অপরদিকে দিনের আসল কাজ জীবিকা তালাশ। তবে দিবা নিদ্রাও কখনো কখনো হয়ে থাকে। সুতরাং নিজ নিজ স্থানে আয়াত দুটো নির্ভুল।

# الْقَوْ إِيْسَهُ عُوْنَ ﴿ وَمِنْ الْمِنْهِ يُرِيْكُمُ الْبَرْقَ خُوفًا وَّطَهَا وَيُسْزِلُ

সেসর্ব লোকের জন্য যারা মনযোগ দিয়ে লোনে। ২৪. আর তাঁর নিদর্শনাবলীর মধ্যে রয়েছে—তিনি তোমাদের দেখিয়ে থাকে, বিজ্ঞলীর চমক ভয় হিসেবে ও আশা হিসেবে<sup>৩৪</sup> এবং তিনি বর্ষণ করেন

তাছাড়া মানুষ অনবরত একটানা পরিশ্রম করতে পারে না, তাই দিনেও জীবিকার জন্য পরিশ্রম করার ফাকে তাকে বিশ্রাম করতেই হয়। আবার রাতেও একটানা ঘুমানোর বদলে জীবিকা তালাশের জন্যও কিছু সময় দেয়া যায়।

নিদ্রা ও জীবিকা তালাল করা আল্লাহর উপর তাওয়াক্লুলের পরিপন্থী নয়—এ আয়াত থেকে এটাও প্রমাণিত হয়। নিদ্রার সময় নিদ্রা যাওয়া এবং জাগরণের সময় জীবিকা তালাল করাকে মানুষের জন্মগত স্বভাবে পরিণত করা হয়েছে। এ উভয় বিষয়ে অর্জন মানুষের চেষ্টা-সাধনার অধীন নয়; বরং এগুলো আল্লাহর দান। আমরা প্রায়ই লক্ষ করি যে, নিদ্রা ও বিশ্রামের উত্তম আয়োজন সত্ত্বেও কোনো কোনো সময় নিদ্রা আসে না। এমনকি তার জন্য ঔষধ খেয়েও কোনো ফল পাওয়া যায় না।

জীবিকা উপার্জনের ক্ষেত্রেও একই অবস্থা দেখা যায়। দু'জন লোক সমান জ্ঞান-বৃদ্ধি সম্পন্ন, সমান অর্থসম্পন্ন, সমান পরিশ্রম সহকারে জীবিকা উপার্জনের একই ধরনের কাজ করা তব্দ করে, কিছু একজন উনুতি লাভ করে, অপরজন ব্যর্থ হয়। আল্লাহ তা'আলা দুনিয়াকে উপায়-উপকরণের উপর নির্ভরশীল করে দিয়েছেন। এর পেছনে অনেক রহস্য ও উপকারিতা আছে। তাই জীবিকা উপার্জন উপায়-উপকরণের মাধ্যমেই করা অপরিহার্য। তাই বৃদ্ধিমান আসল সত্যকে ভূলে যায় না। উপায়-উপকরণকে উপায়-উপকরণই মনে করতে হবে। আর আসল রিয্কদাতা উপায়-উপকরণের প্রষ্টাকেই মনে করতে হবে।

আয়াতের শেষে বলা হয়েছে যে, যারা মনোযোগ সহকারে শোনে তাদের জ্বন্য এতে অনেক নিদর্শন আছে। অর্থাৎ নিদ্রা ও জীবিকার ব্যাপারে মূল কথা নবী-রাসূলগণই বর্ণনা করেন। অতএব তাঁদের কথা যারা মনোযোগ দিয়ে শোনে তাদের জন্য এ দুটোতে অনেক নিদর্শন আছে ।

৩৪. অর্থাৎ এ বিদ্যুতের চমক ও মেঘের গর্জন দ্বারা মনে ভয় জাগে যে, কোথাও বাজ পড়ে বা অতিবৃষ্টি হয়ে সবকিছু ভেসে গিয়ে বিপুল ক্ষয়ক্ষতি হয়ে না যায়। আবার আশাও জাগে যে, এ বৃষ্টিধারা মৃত যমীনকে সঞ্জীব করে তুলবে এবং রকমারী ফল ও ফসল উৎপন্ন হবে। আর এ বিজ্ঞলীর চমকেও বৃদ্ধিমানদের জন্য অনেক নিদর্শন রয়েছে।

مِنَ السَّهَاءُ مَاءً فَيْحَى بِدِ الْأَرْضَ بَعْلَ مُوتِهَا وَإِن فِي ذَٰلِكَ لَا يَرِي السَّهَاءُ وَمَا عُلِي আসমান থেকে পানি, তারপর তা দিয়ে জীবিত করেন যমীনকে তার মৃত্যুর পর<sup>৩৫</sup>;
নিক্য এতে রয়েছে নিকিত নিদর্শনাবলী

لَّقُو ﴾ يَعْقُلُونَ ﴿ وَمِنَ أَيْتُهُ أَنْ تَقُو ﴾ السَّهَاءُ وَالْأَرْضُ بِأَوْ لا أَنْ وَالْمَرْضُ بِأَوْ لا أَنْ مَا أَعْدُ وَالْمَرْضُ بِأَوْ لا أَنْ مَا أَنْ مُنْ أَنْ مَا أَنْ مَا أَنْ مَا أَنْ مَا أَنْ أَنْ مُنْ أَنْ مُنْ مَا أَنْ مَا أَنْ مَا أَنْ مُنْ أَنْ مُا أَنْ مَا أَنْ مَا أَنْ مَا أَنْ مُنْ أَنْ مُا أَنْ مَا أَنْ مُنْ أَنْ مَا أَنْ أَنْ مُنْ أَنْ مُا أَنْ مَا أَنْ مُا أَنْ مَا أَنْ مَا أَنْ مَا أَنْ أَنْ مَا أَنْ أَنْ مَا أَنْ مَا أَنْ أَنْ مُنْ أَنْ مَا أَنْ أَنْ مُنْ أَنْ مِنْ مَا أَنْ أَنْ مُنْ أَنْ مَا أَنْ أَنْ مُنْ أَنْ مُنْ أَنْ مُ

نَّرُ إِذَا دَعَاكُمْ دَعْسُوفً فَي مِنَ الْأَرْضِ فَي إِذَا انْسَبَمْ تَخُونَ وَ فَي مَنَ الْأَرْضِ فَي إِذَا انْسَبَمْ تَخُونَ وَ سَامَاءَ प्रावात यथन िक्त खामातक खाक (त्वतिरंश खामात खन्म) यभीन थरक— वकि माज खक, अभिन खामता त्वतिरंश खामतव ।

ون-(থক ; السُمَّ - الرَّرَضَ - (الموت - المَّرَتُ اللَّهُ - الْاَرْضَ : यমীনকে ; عَدُ - পর ; الْمَرْضَ - তার মৃত্যুর; করেন ; موت - اللَّهُ - তার মৃত্যুর; - বাল ভানবুছি রাখে - দিত্র নিদর্শনাবলী : الْمَّ - মধ্যে রয়েছে : الْمَّ - মধ্যে রয়েছে : الْمَلْ : তার নিদর্শনাবলীর : وَعَلَيْ اللَّهُ - আরম রয়েছে : السَّمَّ : তার নিদর্শনাবলীর : أَنْ - তারই আদেশে - السَّمَّ : তারপর - اللَّهُ - اللَّهُ - তারপর نَعْ وَ اللَّهُ - اللَّهُ - اللَّهُ - اللَّهُ - তারপর : اللَّهُ - اللَّهُ - اللَّهُ - اللَّهُ - اللَّهُ - مَنَ : তামাদর ডাক দেবেন (বেরিয়ে আসার জন্য ) - الْمُرْفِ : তামরা বরিয়ে আসবে اللَّهُ - الْاَرْضِ : আসবে اللَّهُ - الْاَرْضُ : আসবে اللَّهُ - الْاَرْضُ : আসবে - الْسُمَّة - الْاَرْمُ - الْسُمَّة - الْالْمُ - الْسُمَّة - الْالْمُ - الْمُرْمُ الْمُرْمُ - الْمُرْمُ - الْمُرْمُ الْمُرْمُ الْمُرْمُ الْمُرْمُ الْمُرْمُ الْمُرْمُ - الْمُرْمُ الْمُل

৩৫. অর্থাৎ মৃত যমীন যেমন বৃষ্টিপাতের পর জীবিত হয়ে উঠে, তেমনি মানুষও মৃত্যুর পর একদা জীবিত হয়ে উঠবে। আর এ থেকে এটাও প্রমাণিত হয় যে, আল্লাহ আছেন এবং তিনি একক, তিনি আসমান-যমীনের পরিচালক ও ব্যবস্থাপক। কারণ এসব কিছু সৃষ্টি, পরিচালনা, ব্যবস্থাপনা এবং এ যমীন থেকে উৎপাদিত খাদ্য দ্বারা দুনিয়ার সকল সৃষ্টজীবের জীবিকা দান করা একক স্রষ্টার জ্ঞান, পরিকল্পনা, কৌশল ও ব্যবস্থাপনা ছাড়া হতে পারে না।

৩৬. আল্লাহর কুদরতের আরেক নিদর্শন হলো, আসমান ও যমীনের অন্তিত্ব লাভের পর তা কায়েম থাকা। হাজার হাজার বছর প্রতিষ্ঠিত থাকার পরও এগুলোতে কোনো প্রকার ক্রটি-বিচ্যুতি দেখা দেয়নি। আল্লাহর হুকুম যদি এক মুহুর্তের জন্যও আসমান যমীনকে কায়েম না রাখে, তাহলে সমস্ত ব্যবস্থা ওলট-পালট হয়ে যাবে।

৩৭. অর্থাৎ প্রথম মানুষ থেকে নিয়ে পৃথিবীর শেষ দিন পর্যন্ত সকল মানুষকে পুনরায় সৃষ্টি করা আল্লাহর জন্য অত্যন্ত সহজ কাজ। এজন্য তাঁকে বড় ধরনের কোনো প্রস্তুতি

# ﴿ وَلَهُ مَنْ فِي السَّمُوتِ وَ الْأَرْضِ كُلُّ لَّلَهُ قَنْتُونَ ﴿ وَهُو الَّنِ يَ ﴾ ﴿ وَهُو اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ

يَبْلُ وَ الْكُلْ فَ تُرْيُعِيْلُ لَا وَهُولُ عَلَيْهِ مُولَهُ الْهَالُ الْأَعْلَى بِهِ وَلَهُ الْهَالُ الْأَعْلَ সৃष्टित সূচনা করেম, তারপর তিনিই তা পুনরায় (সৃष्টि) করবেন, আর তা তাঁর জন্য খুবই সহজ্ঞ; আর তাঁর মর্যাদা-ই শ্রেষ্ঠ

# في السووت والأرض و هُو الْعَزِيزُ الْحَكِيرُ فَ السواتِ وَالْارْضِ وَهُو الْعَزِيزُ الْحَكِيرُ فَ السواتِ الْمُ

নিতে হবে না। বরং তাঁর একটিমাত্র ডাকেই আগে-পরের সমস্ত মানুষ বের হয়ে আসতে থাকবে।

৩৮. অর্থাৎ প্রথমবার কোনো বস্তু সৃষ্টি করাটা কঠিন হয়ে থাকে। কেননা তখন কোনো নমুনা থাকে না। নমুনা বিহীন কোনো জিনিস নতুনভাবে সৃষ্টি করা কঠিন। কিন্তু যে আল্লাহ প্রথমবার মানুষকে সৃষ্টি করেছেন, তাঁর জন্য সে একই মানুষকে দ্বিতীয়বার সৃষ্টি করা কঠিনতো হতেই পারে না, বরং প্রথমবারের চেয়ে অনেক সহজ্ঞ হওয়াই স্বাভাবিক।

#### ৩য় রুকৃ' (২০-২৭ আয়াত)-এর শিক্ষা

- ় ১. এ রুকু তে আল্লাহর কুদরতের অসংখ্য নিদর্শনের মধ্য থেকে কতিপয় নিদর্শন উল্লিখিত হয়েছে। এসব নিদর্শন সম্পর্কে চিন্তা-গবেষণা করলে আল্লাহর কুদরত তথা ক্ষমতা সম্পর্কে কিছুটা ধারণা লাভ করা যায় এবং তাঁর এককত্বের প্রমাণ পাওয়া যায়।
- २. जान्नारत कूमतरजत এकिंग निमर्गन रामा मान्रखत निष्करमत मध्य त्थरक পूक्ररखत खाड़ा हिरमत बीर्पितरक मुष्टि कता, यात উপत मानव-मछाजात ভित्ति श्रीविष्ठि ।
  - ७. नत-नात्री উভয়ে পরস্পরের মাধ্যমে শাস্তি লাভ করে। এটাই দাস্পত্য জীবনের লক্ষ্য। আল্লাহ

তা আলা যদি এ প্রশান্তির ব্যবস্থা না করতেন, তাহলে পারিবারিক ব্যবস্থা গড়ে উঠতো না এবং। মানব বংশ বিস্তার লাভ করতো না।

- 8. আল্লাহ তা'আলা-ই নর-নারীর পরস্পরের মধ্যে ভালোবাসা ও দয়ামায়া সৃষ্টি করে দিয়েছেন। ভালোবাসা হলো কামাশক্তি বা জৈবিক, আর দয়ামায়া হলো কাম-বাসনার উর্দ্ধে। এসব নিয়ে চিন্তা-গবেষণা করতে হবে।
- ৫. जान्नारत कूमत्राज्त जात्तक निमर्भन राला जाम्यान ७ ययीन मृष्टि । जा ছाড়ा यानुरसत भारतत वर्ज ७ जासात विजिन्नजा आन्नारत निमर्भागत जानुक । यमव विषय निराय याता किन्ना किन्तित करत जाता है जानी ।
- ७. जान्नारत कूमतराजत जारतक निमर्भन शला ताराज ७ मिरन मानूरखत निमा ७ জीविका छथा जान्नारत जन्भर छालाभ कता। এ निमर्भन थारक राजत लाक भिक्षा ग्रन्थ कतराज भारत, यात्रा नवी-त्राजृत्नारमत এवः छाँरमत प्रक्रिक जनुजात्री ७लामारा क्रतारमत कथा मत्नारयां प्रश्कारत भारत छ रमत हला।
- আয়্রাহর কুদরতের অপর একটি নিদর্শন হলো আকাশে বিজ্ঞপীর চমক যা থেকে মানুষ ক্ষয়ক্ষতির ভয় করে এবং বৃষ্টি ও ফল-ফসলের আশা পোষণ করে।
- ৮. বৃষ্টিপাতের ফলে মৃত যমীনের সজীব হয়ে উঠাও আল্লাহর কুদরতের শান। এ থেকে যারা শিক্ষা গ্রহণ করে তারাই জ্ঞানী ও বুদ্ধিমান।
- ৯. আল্লাহর কুদরতের আরেক নিদর্শন হলো, আসমান ও যমীনের সৃষ্টি ও কায়েম থাকা। তারপর আসমান থেকে বৃষ্টি বর্ষণের মাধ্যমে মৃত যমীনকে সজীব করে তোলা।
  - ১০. উপরোল্লিখিত নিদর্শন থেকে যারা শিক্ষা লাভ করতে পারে তারাই জ্ঞান-বৃদ্ধির অধিকারী।
- ১১. আসমান-যমীনের হাজার হাজার বছর ধরে আল্লাহর হুকুমে কায়েম থাকা তাঁর আরেক নিদর্শন। তারপর কিয়ামতের পর তাঁর ডাকে সাড়া দিয়ে সবাইকে জীবিত হয়ে উঠতে হবে।
- ১২. আল্লাহ তা'আলাই সৃষ্টির সূচনা করেন এবং কিয়ামতের পর আবার পুনঃ সৃষ্টিও তিনিই করবেন। প্রথম সৃষ্টি থেকে দ্বিতীয়বার সৃষ্টি তাঁর জন্য খুবই সহজ।
  - ১৩. আসমান-যমীনের সবকিছুর স্রষ্টা আল্লাহ। সুতরাং সবকিছুর মালিকও তিনিই।
- ১৪. আল্লাহ তা'আলার সৃষ্ট সবকিছু ইচ্ছায় হোক আর অনিচ্ছায় হোক তাঁরই অনুগত। কিছু মানুষ সীমিত ইচ্ছাশক্তির অধিকারী। সে একটা সীমা পর্যন্ত ইচ্ছা করলে আনুগত্য করতে পারে, আর ইচ্ছা করলে সেই সীমা পর্যন্ত নাফরমানী করতে পারে।
- ১৫. আল্লাহ তা'আলা পরাক্রমশালী, তাই তিনি যা ইচ্ছা করতে পারেম। তাঁর ইচ্ছা পূরণে কোনো শক্তি বাধা হয়ে দাঁড়াতে পারে না।
- ১৬. আল্লাহ প্রজ্ঞাময়, তাই তাঁর সব কাজেই জ্ঞান ও প্রজ্ঞার স্বাক্ষর রয়েছে। অতএব তাঁর কোনো কাজ অসামঞ্জস্যশীল হতে পারে না।
- ১৭. আল্লাহ তা'আলা তাঁর যে সৃষ্টির জন্য যা উপযোগী তা-ই করেন। মানুষের মধ্যেও যার জন্য যা করেন তা-ই তার জন্য উত্তম।

#### সূরা হিসেবে রুকৃ'–৪ পারা হিসেবে রুকৃ'–৭ আয়াত সংখ্যা–১৩

﴿ ضُرَبَ لَكُرُ مَثَلًا مِنَ أَنْفُسِكُمُ ۖ هُلَ لَّكُرُ مِنَ مَّا مَلَكَ اَيْهَا نَكُرُ ﴿ هُلَ لَّكُرُ مِنْ مًا مَلَكَ اَيْهَا نَكُرُ ﴿ هُلَ لَكُرُ مِنْ مًا مَلَكَ اَيْهَا نَكُرُ ﴿ هُلَ الْحُكُرُ مَنْ مَا مَلَكَ اَيْهَا نَكُرُ ﴿ هُلَ اللَّهُ اللَّ

উদাহরণ পেশ করেছেন—তোমাদের মালিকানাধীন দাস-দাসীগণের মধ্যে क्छ कि

مِنْ شُرِكًا ءَ فِيْ مَا رَزَقْنَكُمْ فَانْتُمْ فِيْدِ سُوَاءً تَخَافُوْنَهُمْ كَخِيفَتِكُمْ

তাতে অংশীদার, যে রিযুক আমি তোমাদেরকে দিয়েছি ? তাহলে তোমরা ও তারা তাতে (আমার দেয়া সম্পদে) কি সমান (অংশীদার) ? তোমরা কি তাদেরকে ভর করো তোমাদের ভর করার মতো

اَنْغُسَكُرْ كُنْ لِكَ تُغَصِّلُ الْإِيْبِ لِقُو ٓ يَعْقِلُونَ ﴿ كُنْ لِكَ تَبَعَ الَّذِينَ نَعْسَكُرُ كُنْ لِكَ تَعْقَلُونَ ﴿ كَنْ لِكَ تَعْمَلُ اللَّهِ يَعْقَلُونَ ﴿ فَا اللَّهُ الللَّلَّا اللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّه

৩৯. এখান থেকে খালেস তাওহীদ সম্পর্কে আলোচনা করা হচ্ছে। ইতিপূর্বে বর্ণিত আখিরাতের আলোচনায়ও তাওহীদের প্রমাণ যদিও ছিল, কিন্তু তা ছিল আখিরাতের বর্ণনার সাথে একত্রে।

৪০. এ আয়াতে আল্পাহ তা'আলা মুশরিকদের আকীদা বিশ্বাসের অসারতা প্রমাণ করছেন। তারা আসমান-যমীনের ও এ দু'রের মধ্যকার সমস্ত কিছুর স্রষ্টা হিসেবে

# ظُلُهُ وَالْمُ وَاءَهُمْ بِغَيْرِ عِلْمِ فَهُمْ يَهُدِي مَنْ أَصَلَ اللهُ وَمَا لَهُمْ

যুলুম করে—তাদের নিজেদের কামনা-বাসনার কোনো জ্ঞান ছাড়াই; অতএব যাকে আল্লাহ পথভ্রষ্ট করেন তাকে আর কে পথ দেখাতে পারে<sup>৪১</sup> ৷ আর নেই তাদের জন্য

مِنْ نُصِرِينَ هِ فَأَقِرُ وَجَهَلَكَ لِلرِّينِ حَنِيْفًا ﴿ فِـطُرَتَ اللهِ الَّتِي فَطُرَ مِنْ نُصِرِينَ هِ فَأَقِرُ وَجَهَكَ لِلرِّينِ حَنِيْفًا ﴿ فِـطُرَتَ اللهِ الَّتِي فَطُرَ مِنْ نُصِرِينَ هِ فَأَوْمِهُ اللهِ اللّهِ اللّ

রাখুন<sup>88</sup>; (আপনি দৃঢ় থাকুন) আল্লাহর সেই প্রকৃতির উপর, তিনি সৃষ্টি করেছেন

واهراء +هم) - اَهْ وَا أَهْ هُمْ : गुणूम करत ; هُمْ - اَهْ وَا أَهْ هُمْ - اَهْ وَا أَهْ هُمْ - وَاللّه - وَالْهُ - وَاللّه - وَاللّه

আক্লাহকে স্বীকার করার পরও তাঁর সৃষ্টির মধ্যে কাউকে তাঁর সার্বভৌম সন্তার গুণাবলী ও ক্ষমতা কুদরতের সাথে অংশীদার মনে করতো। এসব বানোয়াট শরীকদের কাছে প্রার্থনা জানাতো, তাদের সামনে নযর নেয়ায পেশ করতো। তাদের এ আকীদা-বিশ্বাসের সন্ধান পাওয়া যায় তারা যে কা বাঘর তাওয়াক করার সময় যে তালবীয়াহ পাঠ করতো তার মধ্যে। তাদের তালবীয়ার ভাষা ছিল—

"আমি হান্ধির হে আল্লাহ! আমি হান্ধির। তোমার নিচ্ছের শরীক ছাড়া তোমার কোনো শরীক নেই। তুমি তার এবং তার মালিকানায় যা কিছু আছে তারও মালিক।"

এ আয়াতে আল্লাহ তা'আলা মুশরিকদের উল্লিখিত আকীদা খণ্ডন করে বলেন যে, আল্লাহর সৃষ্ট কোনো মানুষ ঘটনাচক্রে তোমাদের দাসে পরিণত হয়ে গেলে, সে দাস যেমন তোমাদের ধন-সম্পদের অংশীদার হতে পারে না, ঠিক আল্লাহর সৃষ্ট কোনো মানুষ বা অন্য কোনো সৃষ্টিও তেমনি আল্লাহর সার্বভৌম ক্ষমতা-কর্তৃত্বে অংশীদার হতে পারে না, অথচ তোমরা তো তা-ই অবলীলায় করে যাছো।

8). অর্থাৎ আল্লাহ তা আলার প্রদন্ত নিদর্শনসমূহ যা কোনো নিষ্ঠাবান ও বিবেকবান ব্যক্তিকে হিদায়াত দান করে, সেসব নিদর্শন-ই একজন হঠকারী ও মূর্খতাপ্রিয় ব্যক্তিকে শুমরাহীতে লিপ্ত করে। কারণ সে আল্লাহর দেয়া বুদ্ধি-বিবেককে আল্লাহর দেয়া নিদর্শন বুঝার কাজে খরচ করতে ইচ্ছুক হয় না এবং অন্য কেউ তা বুঝাতে চাইলেও সে তা বুঝাতে চায় না, তার বুদ্ধি-বিবেকের উপর আল্লাহর লা নত পড়ে। তাই সে পথভ্রষ্ট

# النَّاسَ عَلَيْهَا ﴿ لَا تَبْنِ يَلَ لِحُلْقِ اللَّهِ ﴿ ذَٰلِكَ النَّهِ مَا لَقَيْرِ وَ لَكَ اكْثَرَ الْقَيْرِ وَ لَكَ اكْثَرَ الْقَالِمِ وَلَى اكْثَرَ الْعَالِمِينَ الْقَيْرِ وَ لَكَ اكْثَرَ الْعَالِمِينَ الْقَيْرِ وَ وَلَى اكْثَرَ الْعَالِمِينَ الْقَيْرِ وَ وَلَى الْكُثُو اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللّ

النَّاسَ - على +ها) - عَلَيْهَا ; শানুষকে ; على +ها) - عَلَيْهَا ; শানুষকে । على +ها) - عَلَيْهَا ; শানুষকে । النَّفِيِّمُ ; শান । النَّفِيِّمُ : শান । النَّفِيِّمُ : শান । النَّفِيِّمُ : শান । النَّفِيِّمُ : শান । النَّفِيِّمُ - وَلَكنَّ : শান ) وَلَكنَّ : শান ) وَلَكنَّ : শান )

হয়ে যায়। সত্য-সন্ধানী ব্যক্তি যখন আল্পাহর কাছে সত্য পথের সন্ধান চায়, তাকে আল্পাহ তার চাওয়া অনুযায়ী তার জন্য বেশী করে পথ নির্দেশ লাভের কার্যকারণ সৃষ্টি করে দেন। অপরদিকে শুমরাহী প্রিয় ব্যক্তি যখন তার শুমরাহীর উপর টিকে থাকার জন্য জোর দিতে থাকে তখন আল্পাহ এমনসব কার্যকারণ সৃষ্টি করে দেন যা তাকে সত্য পথ থেকে ক্রমান্ত্রে দূরে সরিয়ে নিতে থাকে।

- 8২. অর্থাৎ সত্য যখন তোমরা জানতে পেরেছো যে, এ বিশ্ব-জাহানের মানুষ, পণ্ড-পাখি, জীব-জন্তু, কীট-পতঙ্গ ও উদ্ভিদ জগত এবং তোমাদের দেখা না দেখা সবকিছুর স্রষ্টা ও পরিচালক একমাত্র আল্লাহ ছাড়া আর কেউ নয়, অতএব তোমাদের বিশ্বাস ও কর্মধারা এরকম হওয়া উচিত।
- ৪৩. অর্থাৎ আপনার ইবাদাত ও আনুগত্য একমাত্র লা-শরীক আল্লাহর জন্যই নিবদ্ধ রাখুন। এতে আল্লাহর সার্বভৌমত্ব, গুণাবলী ও ক্ষমতা-কতৃত্ব এবং তাঁর অধিকারে কাউকে বিন্দু বিসর্গও শরীক করবেন না। দীনের প্রতি একনিষ্ঠভাবে চেহারা নিবদ্ধ রাখার অর্থ হলো মানুষ স্বেচ্ছায় আগ্রহ সহকারে তার সমস্ত জীবনের কাজকর্ম আল্লাহর পথ নির্দেশ ও আইন অনুসারে করবে।
- 88. অর্থাৎ মুসলমান হওয়ার পর তোমার সকল চিন্তা-চেতনা তোমার পছন্দঅপছন্দ, তোমার কাজকর্ম, তোমার স্বভাব-চরিত্র সবই হবে ইসলামের নীতি-আদর্শ
  অনুসারে। ইসলাম তোমার ব্যক্তিগত, সামাজিক ও রাজনৈতিক জীবনধারা পরিচালনার যে
  বিধান দিয়েছে সে পথেই তোমার সার্বিক জীবন পরিচালনা করতে হবে।
- ৪৫. অর্থাৎ আল্লাহ মানবজাতিকে যে প্রকৃতির উপর সৃষ্টি করেছেন ভাহলো ইসলাম তথা আল্লাহর আনুগত্য। মানুষ যদি স্বেচ্ছাচারী হয়ে সেই প্রকৃতির বিরুদ্ধে চলে এবং অন্য কোনো সৃষ্টির আনুগত্য করে, তাহলে সে নিজের প্রকৃতির বিরুদ্ধে চলে। আর প্রকৃতির বিরুদ্ধাচরণ কখনো কোনো ভালো ফল আনে না।

মানুষের সৃষ্টিগত প্রকৃতি যে ইসলাম তা বহু হাদীসে উল্লিখিত আছে। নিম্নোক্ত হাদীসে রাসুলুল্লাহ (স) ইরশাদ করেন—

"প্রত্যেকটি নবজাতক শিশু মানবিক প্রকৃতি তথা ইসলামের উপরই জন্মলাভ করে। তারপর তার পিতামাতা-ই তাকে পরবর্তীকালে ইয়াহুদী, খৃষ্টান ও অগ্নিপূজারী হিসেবে

## ۚ ٱلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ١ صَٰنِيْبِينَ إِلَيْهِ وَاتَّقُوهُ وَٱقِيْمُوا الصَّلُوةَ وَلَا تَكُونُوا

মানুষ জানে না। ৩১. (তোমরা নিজেদেরকে দীনের উপর দৃঢ় রাখো) তাঁর প্রতি বিভদ্ধ অন্তরে আল্লাহমুখী হয়ে<sup>৪৮</sup> এবং তাঁকেই ভয় করো<sup>৪৯</sup> ও নামায কায়েম করো<sup>৫০</sup> আর হয়ে যেয়ো না

النَّاسِ-आत्र हें النَّاسِ-आत्र ना الَّهُ -(তाমরা নিজেদেরকে দীনের উপর النَّاسِ-शान्ष النَّاسِ-शान्ष النَّاسِ-शान्ष (ठामता निष्क अखरत आल्लारम्यी ररा : اتَّهُ وَهُ : -এবং : أَهُ وَ وَ : -এবং : أَهُ وَ الْهُ وَالْهُ اللَّهُ اللَّ

গড়ে তোলে; যেমন প্রত্যেকটি পশুই নিখুঁত বাচ্চা প্রসব করে, কোনো বাচ্চাই কান কাটা বের হয় না; পরে মুশরিকরা নিজেদের জাহেলী কুসংস্কারের কারণে তার কান কেটে দেয়।"

৪৬. অর্থাৎ আল্লাহর সৃষ্টি কাঠামোয় পরিবর্তন করা উচিত নয়। আল্লাহ মানুষকে যে প্রকৃতির উপর সৃষ্টি করেছেন তা বিকৃত করা বা ভেঙ্গে ফেলা উচিত নয়।

প্রকৃতপক্ষে আল্লাহ মানব জাতিকে নিজের বান্দা হিসেবে সৃষ্টি করেছেন, আল্লাহ বলেন—"আমি জিন ও মানুষকে একমাত্র আমার বন্দেগী করার জন্যই সৃষ্টি করেছি।" সুতরাং সকল মানুষই আল্লাহর বান্দাহ বা দাস। কোনো মানুষ চাইলেই আল্লাহর দাসত্ত্বের রক্ষ্ম গলা থেকে খুলে অন্য কারো হয়ে যেতে পারে না। আল্লাহ ছাড়া অন্য কাউকে সাময়িকভাবে ইলাহ বানিয়ে নিলেও মূলত সে মানুষের ইলাহ হতে পারে না। অজ্ঞতার কারণে মানুষ যাকে ইচ্ছা আল্লাহর ক্ষমতা ও গুণাবলীর ধারক বানিয়ে নিতে পারে; কিন্তু বাস্তবতা হলো—সার্বভৌম ক্ষমতা-কর্তৃত্ব এবং তাঁর জন্য নির্ধারিত গুণাবলীর অধিকারী একমাত্র আল্লাহ ছাড়া আর কেউ নয়।

উপরোক্ত আলোচনা থেকে আয়াতের উদ্দেশ্যও ফুটে উঠেছে যে, আল্লাহর দেয়া 'ফিতরাত' যাকে প্রকৃতি বলা হয়েছে—যাকে 'সত্যকে চেনার যোগ্যতা' বলে অভিহিত করা যায় তা কেউ পরিবর্তন করতে পারে না। ভ্রান্ত পরিবেশ-পরিস্থিতি মানুষকে কাফির বানাতে পারে কিন্তু ব্যক্তির সত্য গ্রহণের যোগ্যতাকে একেবারে নিঃশেষ করে দিতে পারে না।

- 8৭. অর্থাৎ প্রকৃতি তথা শান্তিপূর্ণ, উপযোগী ও ভারসাম্যপূর্ণ প্রকৃতির উপর—অন্য কথায় ইসলামের উপর প্রতিষ্ঠিত থাকাই সঠিক-সহজ পথ
- 8৮. 'আল্লাহমুখী' হওয়ার অর্থ স্বেচ্ছাচারিতামূলক নীতি বাদ দেয়া, অন্যের বন্দেগীর পথ অবলম্বন না করা এবং নিজের প্রকৃত প্রতিপালকের বিশ্বাসঘাতকতা না করা। সে যেমন আল্লাহর বান্দাহ হিসেবে জন্মলাভ করেছে, তেমনি আল্লাহর বান্দাহ হিসেবেই তাঁর দিকে ফিরে যাওয়ার প্রস্তৃতি নেয়া।

## مِنَ الْمَشْرِكِيْنَ فَ مِنَ الْزِيْنَ فَرَقَ وَادِينَهُمُ وَكَانُوا شِيعًا \* كُلُّ حِزْبِ अ्गतिकरमत गामिन—७২. जारमत मरिंग याता निस्करमत मीनरक आमामा-आमामा करत निरस्र विवर जाता विधिन्न मरम विश्वक दरस भरफ्र ; প্রত্যেক ममरे

رَبُ الْكَرْبُورُ فُرِحُونَ ﴿ وَاذَا مُسَ النَّاسَ فُـــرُدُعُوا رَبَهُمْ مُنْيَبِينَ या তाদের নিকট আছে তা নিয়ে গবিত-উৎফুল্ল د عوا ربهم منيبين कष्ठ न्या करत (তখन) তারা তাদের প্রতিপালককে ডাকতে থাকে একনিষ্ঠ হয়ে

- ৪৯. অর্থাৎ তোমাদের এ ভয় থাকা উচিত যে, তোমরা আল্পাহর বান্দাহ হয়েও স্বাধীনতার নীতি অবলয়ন করছো এবং তাঁর পরিবর্তে তাঁর সৃষ্টির মধ্যে কারো আনুগত্য করছো সেজন্য অবশ্যই তোমাদেরকে কঠোর শাস্তি ভোগ করতে হবে। তোমাদেরকে অবশ্যই সেসব কর্মনীতি থেকে দূরে থাকতে হবে যা তোমাদের উপর আল্পাহর আযাবকে অবধারিত করে তুলবে।
- ৫০. আল্লাহর দিকে ফেরাও তাঁর গযবের ভয় করা তথা ঈমান আনা একটা মানসিক কাজ । মানসিক কাজের প্রকাশ হলো দৈহিক কাজ দিয়ে, যাতে বাইরের কোনো ব্যক্তিও জানতে পারবে যে, অমুক ব্যক্তি সত্যি-সত্যিই এক আল্লাহর আনুগত্যের দিকে ফিরে এসেছে। আর আল্লাহর ভয়ের দিকে ফিরে আসার ব্যাপারটি একটি কার্যকর পরীক্ষাননিরিক্ষার মাধ্যমে দৃঢ়তা লাভ করে। তাই আল্লাহ তা'আলা দৈহিক কাজ নামাযের নির্দেশ দেন। এটা এজন্য যে, কোনো বিষয় শুধু মানসিক পর্যায়ে থাকলে তা ক্রমান্থয়ে ভাটা পড়ে যায় এবং তা দৃঢ়তা ও স্থায়িত্ব লাভ করে না; কিন্তু সেই মানসিক চিন্তা অনুযায়ী যখন কাজ করা হয় তখন তাতে স্থায়িত্ব ও দৃঢ়তা লাভ করে। নামায দ্বারাই মু'মিন কারো ঈমানের দুর্বলতা বা বলিষ্ঠতা সম্পর্কে যেমন জানতে পারে, তেমনি কাফির সমাজও আল্লাহর অনুগত বান্দাহদের কর্মতৎপরতা দেখে ভীত-কম্পিত হয়। এ দুটো উদ্দেশ্যের জন্যও নামায কায়েম করা সবচেয়ে উপযোগী মাধ্যম।
- ৫১. মানব জাতির আসল দীন-ই হলো প্রাকৃতিক দীন ইসলাম। দুনিয়ায় যতগুলো ধর্মের অস্তিত্ব পাওয়া যায় সবগুলো ধর্মই সেই প্রাকৃতিক দীনের বিকৃত রূপ মাত্র। মানুষ

#### 

## ﴿ اِنْهَا اَنْهَا اَنْهُمْ فَتَهَ عُوا رَسَّ فَسُونَ تَعْلَمُ وَنَ ﴿ اَنْهَا عَلَيْهُمْ وَالْهَا عَلَيْهُمْ وَ علام الْهُ عَلَيْهُمُ وَالْمُعَالَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّ

nco আম তাদেরকে বা কিছু iবরোছ, তার না-নোকরা করে ; সুতরাং তোমরা (আরো কিছু বমর) চ করে নাও, অতএব তোমরা শীঘ্রই জানতে পারবে। ৩৫. আমি কি তাদের কাছে নাযিল করেছি

الناق القال الفاق الف

সেই প্রাকৃতিক দীনের মধ্যে নিজেদের মনগড়া নতুন নতুন কথা বাড়িয়ে দিয়ে নিজেদের জন্য এক একটি ধর্ম বানিয়ে নিয়েছে। যার ফলে তারা অন্যদের থেকে নিজেদেরকে আলাদা আলাদা দলে ভাগ করে নিয়েছে এবং এক একটি ফেরকায় পরিণত হয়েছে। এখন প্রকৃত সত্য সম্পর্কে জানতে হলে এবং সঠিক পথনির্দেশনা লাভ করতে হলে যে প্রকৃত ছিল দীনের মূল ভিত্তি সেদিকেই ফিরে যেতে হবে।

৫২. অর্থাৎ দুঃখ-কট্টে পড়লে যখন মানুষ একনিষ্ঠভাবে আল্লাহকে ডাকতে থাকে, তখন প্রমাণ হয় যে, বাহ্যিকভাবে সে শিরকে লিপ্ত হলেও তার হৃদয়ের অভ্যন্তরে তাওহীদের বীজ লুকিয়ে আছে। যেসব উপায়-উপাদানের উপর সে নির্ভর করে জীবনকে সে অনুযায়ী পরিচালনা করেছিল। বাস্তবে প্রয়োজনের সময় যখন তা কোনো কাজে আসেনি, তখন তার অন্তরে লুকায়িত তাওহীদ জেগে উঠে এবং সে বুঝতে সক্ষম হয় যে, বিশ্ব-জাহানের মালিক আল্লাহই সর্বময় শাসন-কর্তৃত্বের অধিকারী। ধ্বংস ও ক্ষতি থেকে বাঁচতে হলে তাঁর কাছেই ফিরে যেতে হবে। তাঁর কাছেই সাহায্য চাইতে হবে। তিনিই একমাত্র বিপদ থেকে উদ্ধার করতে পারেন এবং আমার প্রার্থীত জিনিসগুলো দিতে পারেন।

৫৩. অর্থাৎ মানুষের প্রতি দয়া করে আল্লাহ তাদেরকে সচ্ছলতা দান করেন অথবা ুদুঃখ-বিপদ দূর করে দেন তখন তারা আল্লাহকে বাদ দিয়ে অন্যদেরকে তার কৃতিত্বু

## سُلطناً فَهُ وَيَتَكَلَّرُ بِهَا كَانُوْابِهِ يَشْرِكُونَ ﴿ وَإِذَاۤ اَذَآ اَلنَّاسَ رَحْهَةً اللَّاسَ رَحْهَةً

এমন কোনো দলীল, অতএব তা তাদেরকে সে সম্পর্কে বলে, তাঁর (আল্লাহর) সাথে তারা যে শরীক করেছে<sup>৫৪</sup>। ৩৬. আর যখন আমি মানুষকে রহমতের স্বাদ আস্বাদন করাই

فَرِحُـوْا بِهَا وُ إِنْ تَـصِبْهُرْ سَيِئَـةً بِهَا قَلَّمَتُ اَيْلِ يَــهِرُ إِذَا هُرُ তখন তারা তাতে আনন্দিত হয় ; আর যদি তাদের কৃতকর্মের কারণে তাদের উপর আপতিত হয় কোনো বিপদ, তবে তখনই তারা

عَنَطُونَ ﴿ اَوْلَرْ يَرُوا اَنَّ اللهُ يَبْسُطُ الْسِرِزْقَ لِمَنْ يَشَاءُ وَيَقْلِ رُ नित्राम হয়ে পড়ে<sup>৫৫</sup> । ৩৭. তবে कि তারা দেখে না যে, আল্লাহ অবশ্যই যাকে ইচ্ছা রিযুক প্রশন্ত করে দেন এবং (যাকে ইচ্ছা) তিনি (রিযুক) সংকীর্ণ করে দেন ;

كَانُوا ; अण्याव जा - بَمَ عَلَمُ : वरल - بَمَ - एतं प्रम्मां कि - وَمَ الْطَنَا - एतं प्रम्मां कि - وَهُ وَ وَ अण्याव जा وَهُ وَ وَ अण्याव जा وَهُ وَ وَ وَ अण्याव जा है हैं हैं - प्रथम हैं - एतं ता त्य जांत (पाल्लाहत) नात्य मंत्रीक कत क् क् क् क् का का नात्य हैं हैं - प्रथम हैं के नाता का नात्य का का नात्य हैं हैं के - जांत जांत का नात्य हैं हैं के - जांत जांत के कि नात्य हैं हैं के - जांत के नात्य हैं हैं के - जांत के नात्य हैं हैं के - जांत के नात्य नात्य के नात

দিয়ে শিরক করে। তারা তখন বলতে থাকে অমুকের কারণে বিপদ দূর হয়েছে। অমুক মাজারে শিরনী দেয়াতে আমার বিপদমুক্তি হয়েছে।

- ৫৪. অর্থাৎ তারা যে আল্লাহর সাথে শরীক করছে, তার পক্ষে তাদের কাছে আল্লাহ কি কোনো কিতাব পাঠিয়েছেন যে, আমি আমার ক্ষমতা-কর্তৃত্ব অমুক অমুকের কাছে দিয়ে দিয়েছি, তারাই তোমাদের সব আবেদন-নিবেদন শুনবে এবং তোমাদের সব সমস্যার সমাধান করে দেবে। অথবা তাদের কাছে এমন কোনো মোক্ষম যুক্তি আছে যার ভিত্তিতে তারা শিরকে শিপ্ত হয়েছে ?
- ৫৫. আগের আয়াতে মানুষের অজ্ঞতা-মূর্যতা ও অকৃতজ্ঞতার কথা আলোচনা করা হয়েছে। এ আয়াতে মানুষের নীচতা ও সংকীর্ণতা সম্পর্কে আলোচনা করা হয়েছে।

মানুষকে আল্লাহ তা'আলা যখন অর্থ-সম্পদ, মান-মর্যাদাও প্রভাব-প্রতিপত্তিদান করে তখন এসব যে তাকে আল্লাহ দান করেছেন তা একেবারেই ভূলে বসে। আর তখন সে মনে

## رَّى فَى ذَلِكَ لَا يَتِي لِّقُو ا يَوْمِنُونَ ﴿ فَأَتِ ذَا الْسَعُوبِي حَقَّهُ الْمَالِي عَلَيْهِ الْمَالِي ا নিশ্চয়ই এতে রয়েছে নিশ্চিত নিদর্শনাবলী এমন লোকদের জন্য যারা ঈমান আনে<sup>৫৬</sup>। ৩৮. অতএব দাও আত্মীয়-স্বজনকে তাদের হক (তাদের অধিকার)

وَ الْوِسْكِيْنَ وَ ابْنَ السَّبِيْلِ لَا لَا تَعْمَدُ لِللَّانِ مِنْ يُرِيْنُ وْنَ وَجْهُ اللهِ لَّا اللهِ اللهِ

وَا بَالَهُ وَالَهُ الْمُ اللّهِ اللّهُ ال

করে যে, এসব কিছু সে তার যোগ্যতা বলেই অর্জন করেছে। অন্যদের যোগ্যতা নেই বলেই তারা বঞ্চিত হয়ে গেছে। সে অহংকার ও আত্মগর্বে আল্লাহ ও তাঁর সৃষ্টিকে গণ্য করতে চায় না। আর যখন তার সৌভাগ্য মুখ ফেরায় তখন সে সাহস হারিয়ে ফেলে এবং দুর্ভাগ্যের একটিমাত্র ধাক্কায়ই সে কুপোকাত হয়ে পড়ে এবং তখন নীচু থেকে নীচু কাজ করতেও কুষ্ঠিত হয় না, এমনকি শেষ পর্যন্ত আত্মহননের মতো কাজও করে বসে।

৫৬. অর্থাৎ যারা আল্লাহর প্রতি দৃঢ় ঈমান রাখে তারা এ থেকে মানুষের নৈতিকতার উপর কুষ্ণর ও শিরকের প্রভাব সম্পর্কে জানতে পারে। অপরদিকে আল্লাহর প্রতি ঈমানের নৈতিক পরিণাম সম্পর্কেও শিক্ষা লাভ করতে পারে। তারা সঙ্গলে অবস্থায় অহংকার না করে যেমন আল্লাহর শোকর আদায় করে, তেমন দুঃখ দৈন্যতার সময় এমনকি অনাহারে থাকলেও সবর করে। কোনো অবস্থায়ই বিশ্বস্ততা, আমানতদারী ও আত্মর্যাদা বিসর্জন দেয় না। সর্বাবস্থায় তারা আল্লাহর রহমতের আশা করে। কোনো কাফির-মুশরিক এ থেকে এ শিক্ষা লাভ করতে পারে না।

৫৭. এ আয়াতে আত্মীয়-য়জন, মিসকীন ও মুসাফিরদের তাদের অধিকার দেয়া হয়েছে। এটা তাদের প্রতি দাতার দয়ার দান নয়, বরং এটা তাদের প্রাপ্য। দাতার মাধ্যমে এটা আল্লাহ তা'আলা তাদের জন্য পাঠিয়েছেন। এর দ্বারা আল্লাহ তাকে পরীক্ষা করতে চান য়ে, সে উল্লিখিত লোকদের পাওনা পরিশোধ করে কি না। 'আত্মীয়-য়জন' দ্বারা সাধারণ আত্মীয় বুঝানো হয়েছে। নিকটাত্মীয়দের হক আরো বেশী। সাধারণ আত্মীয়দের দান করার চেয়ে নিকটাত্মীয়দেরকে দান করার সওয়াব আরো বেশী। শুধুমাত্র আর্থিক সাহায়্য পাওয়াই তাদের অধিকার নয়, বরং প্রয়োজনে তাদেরকে শারীরিক শ্রম দিয়েও সাহায়্য করতে হবে।

## و اُولئِكَ هُرَالْهُفْلُحُونُ ﴿ وَمَا الْيَتَرُ مِنَ رَبَّا لِيَرْبُواْ فِي اَمُوالِ النَّاسِ আর তারা—তারাই সফলকাম<sup>66</sup>। ৩৯. আর মানুষের ধন-সম্পদে (তোমাদের সম্পদ) যাতে বেড়ে যায় সেজন্য যা কিছু তোমরা সুদে দিয়ে থাকো,

فَلَا يُرْبُوا عِنْ اللهِ وَمَا أَتَيتُرُ مِنْ زَكُوةٍ تُرِينُ وَنَ وَجَهُ اللهِ فَأُولِئُكَ ण आन्नारत काष्ट्र तार्फ् ना ; " आत य याकाण रामता किर्ता शाका—(णत बाता) रामता याता आन्नारत मराष्ट्रा कामना करता, णता—

#### مر أَلْهُضَعُفُونَ ﴿ اللَّهِ الَّذِي خَلَقَكُم تُمْ رَزَقَكُم تُمَ مُمَّمُ مِنَّ مُرَمُمُ مِنَّ مُرْمُمُ مُنَّ هُمْ الْهُضَعُفُونَ ﴿ اللهِ الذِي خَلَقَكُم تُمْ رَزِقَكُم تُمُ يَوْيِتَكُم تُمْ يَحِينِكُم أَنَّ وَاللَّهِ ال

তারাই (নিজেদের সম্পদ) বৃদ্ধিকারী<sup>৬০</sup>। ৪০. আল্লাহ সেই মহান সন্তা যিনি তোমাদেরকে সৃষ্টি করেছেন<sup>৬১</sup>, তারপর তোমাদেরকে রিযুক দিয়েছেন<sup>৬২</sup>, এরপর তোমাদেরকে মৃত্যুদান করবেন আবার তোমাদেরকে জীবিত করবেন ;

- जात : أوَلَنْكَ : जाता - مَنْ رَبًا : जाता निर्देश (खाता निर्देश (खाता निर्देश (खाता निर्देश (खाता निर्देश विक्न निर्देश निर्देश निर्देश निर्देश निर्देश विक्न निर्देश कें निर्देश निर्देश निर्देश निर्देश विक्न निर्देश निर्देश निर्देश निर्देश विक्न निर्देश निरदेश निरदे

৫৮. অর্থাৎ যারা আল্লাহর অধিকার এবং বান্দাহর অধিকার সম্বন্ধে কোনো জ্ঞান রাখে না এবং এগুলো আদায় করে না তারা সফলকাম হবে না। সফলতা লাভ করার জন্য এসব অধিকার আদায়ের সাথে সাথে আল্লাহর সন্তুষ্টির কামনাও থাকতে হবে। আল্লাহর সন্তুষ্টির ইচ্ছা-বাসনা না থাকলে শুধু অধিকার আদায় করে দেয়ার দারা সফল হওয়া যাবে না।

৫৯. সুদের প্রতি মানুষের মনে নিন্দাজ্ঞাপক মনোভাব সৃষ্টির জন্য কুরআন মাজীদ এ আয়াতেই প্রথম সুদের মন্দ দিক উল্লেখ করেছেন। এতে তথু এতটুকু বলা হয়েছে যে, আল্লাহর কাছে সুদের দ্বারা কারো ধন-সম্পদ বাড়ে না; বরং তাঁর কাছে ধন-সম্পদ বাড়ে যাকাতের মাধ্যমে। এ আয়াতের পরে যখন সুদ হারাম হওয়ার হুকুম নাযিল হয় তখন বলা হয়—"আল্লাহ সুদকে মিটিয়ে দেন এবং সাদকাকে বিকশিত করেন।" সুদের বিস্তারিত

## هُلْ مِنْ شُرِكَا لِكُرْ مِنْ يَفْعَلُ مِنْ ذَٰلِكُرْ مِنْ شَيْ سُبِحَنَا وَتَعَلَى أَ

তোমাদের শরীকদের মধ্যে এমন কেউ আছে কি, যে তোমাদের এসবের (কাজের) থেকে কোনো একটিও করে<sup>৬৩</sup> ? তিনি (আল্লাহ) পবিত্র ও মহান

# عَمَّا يُشْرِكُوْنَ أَ

তা থেকে যা তারা শরীক করে।

صَلَّهُ - আছে कि : شرکاء+کم)-شُرکاءَ کُمْ ; अयन कि وَسَفُ - مِنْ ; आছে कि - مَنْ - व्याह्म कि - مَنْ - व्याह्म - করে - بُنْ - وَ - وَ : তিনি পবিত্র - سُبْ مَنَهُ : করে وَاللهُ - مِنْ شَيْء : কাজের) - مِنْ شَيْء (কাজের) - مِنْ شَيْء - কানো একটিও - سُبْ مَنَهُ : তিনি পবিত্র - مَنْ شَيْء - তা থেকে যা - يُشْركُونَ : তারা শরীক করে।

বিধান সূরা আলে ইমরানের ১৩০ আয়াত এবং সূরা আল বাকারার ২৭৫ থেকে ২৮১ আয়াতে উল্লিখিত হয়েছে।

- ৬০. আল্লাহর নিকট সম্পদের অভাব নেই। সুতরাং তিনি সীমাহীনভাবে প্রবৃদ্ধি দান করতে পারেন। তাই এখানে বৃদ্ধির কোনো সীমা নির্ধারণ করে দেননি। সহীহ হাদীসের মর্ম অনুসারে আল্লাহর পথে একটি খেজুর দান করার প্রতিদান ওহুদ পাহাড়ের সমান প্রতিদান দেবেন।
- ৬১. এখান থেকে তাওহীদ ও আখিরাতের আলোচনা শুরু করা হয়েছে মুশরিকদেরকে সজাগ-সচেতন করার জন্য।
- ৬২. অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলা দুনিয়াতে তাঁর সৃষ্টিকুলের রিয্কের জন্য এমন ব্যবস্থা করে রেখেছেন এবং এমন উপায়-উপকরণ সরবরাহ করেছেন, যার ফলে রিয্ক আবর্তিত হতে থাকে। আর এ আবর্তনের ফলে প্রত্যেকটি প্রাণীই রিয়ক লাভ করে থাকে।
- ৬৩. অর্থাৎ তোমাদের জানামতে আল্লাহ তা আলা যেসব কর্ম সম্পাদন করেন, যেমন তিনি সৃষ্টি করেন, রিয্ক দান করেন, জীবন ও মৃত্যু দেন—এসব কাজ কি তোমাদের বানানো উপাস্যরা করে ? যদি না করে থাকে তাহলে কেন তোমরা তাদের উপাসনায় মেতে আছো ?

#### (৪র্থ রুকৃ' (২৮-৪০ আয়াত)-এর শিক্ষা)

- ১. আল্লাহ তা'আলা উদাহরণ দিয়ে মুশরিকদেরকে বুঝাতে চাচ্ছেন যে, তোমাদের দাস-দাসীগণ যেমন তোমাদের ক্ষমতা-কর্তৃত্বে ও তোমাদের সম্পদ-সম্পত্তিতে অংশীদার নয় তেমনি আল্লাহর 'বান্দাহগণের কেউ-ই তাঁর অংশীদার হতে পারে না।
- ২. মানুষের ভয় করা উচিত একমাত্র আল্লাহকে। দেব-দেবী ও মিথ্যা উপাস্যদের যেহেতু কোনো ক্ষমতা-ই নেই, সুতরাং তাদেরকে ভয় করার কোনো যুক্তি-ই নেই।

- ি ৩. কুরআন মাজীদে আল্লাহ তা'আলা মানুষ্কে অনেক বিষয়ই মানুষের বোধগম্য উদাহরণ দ্বারী সুস্পষ্টভাবে বৃঝিয়ে দিয়েছেন। এসব উদাহরণ থেকে যারা শিক্ষা লাভ করতে পারে তারাই জ্ঞান-বৃদ্ধির অধিকারী।
  - 8. মূर्च ७ অब्छ लारकतारे निर्फालत कामना-वामनात অनुमत्रन करत निर्फालत उँभत यूनूम करत ।
- ৫. যে লোক খারাপ পথে চলতে চায়, আল্লাহ তাকে সে পথে চলার সকল উপায়-উপকরণের ব্যবস্থা করে দেন। এভাবে সে পথভ্রষ্ট হয়ে যায়। জোরপূর্বক কাউকে হিদায়াতের পথে নিয়ে আসা আল্লাহর নীতি নয়।
- ৬. যেসব লোকের নিজেদের ইচ্ছা অনুসারে আল্লাহ তাদেরকে বিপদগামী করেন, তাদের হিদায়াত দানকারী আর কেউ নেই এবং তাদের কোনো সাহায্যকারী নেই।
- ৭. দুনিয়ার শান্তি ও আখিরাতের মুক্তির লক্ষ্যে আমাদেরকে একনিষ্ঠভাবে আল্লাহর দেয়া প্রকৃতি তথা ইসলামের উপর দৃঢ় থাকতে হবে।
- ৮. আল্লাহ সকল মানুষকে প্রকৃতি তথা ইসলামের উপর সৃষ্টি করেছেন। মানুষের এ প্রকৃতি কখনো তিনি পরিবর্তন করেন না, মানুষ নিজেই এর বিপরীত পথে চলে নিজেকে ধ্বংসের দিকে ঠেলে দেয়।
- ৯. মানুষের জন্য একমাত্র সরল-সঠিক এবং মানুষের প্রকৃতির সাথে সামঞ্জস্যশীল দীন বা জীবন-ব্যবস্থা ইসলাম। এ অনুসারে জীবনযাপন করার মধ্যেই মানুষের দুনিয়া-আখিরাতের কল্যাণ নিহিত রয়েছে।
- ১০. বিশুদ্ধ অস্তবে আল্লাহমুখী হয়ে, তাঁর ভয় অস্তবে সদা জাগ্রত রেখে এবং তাঁর নির্দেশ অনুযায়ী নামায কায়েম করে জীবনযাপনের মধ্যে এবং সর্বপ্রকার শির্ক থেকে বেঁচে থাকতে হবে।
- ১১. আল্লাহ মানুষের জন্য সৃষ্টিগতভাবে প্রাকৃতিক জীবনব্যবস্থা ইসলামকে মনোনীত করে দিয়েছেন। কিন্তু মানুষই আল্লাহর দেয়া ব্যবস্থায় নিজেদের খেয়াল-খুশী অনুযায়ী পরিবর্তন করে নিজেদেরকে বিভিন্ন দল-উপদলে বিভক্ত করে নিয়েছে। সুতরাং ইসলাম ছাড়া আর যত ধর্ম আছে সবই পরিবর্তিত, তা আংশিক হোক বা সম্পূর্ণ।
- ১২. ইসলাম ছাড়া আর কোনো দীন আল্লাহর নিকট গ্রহণযোগ্য নয়, তারা যতই নিজেদের ধর্ম নিয়ে গর্ববোধ করুক না কেন।
- ১৩. মানুষ যখন দুঃখ-মসীবতে পড়ে তখন তারা একনিষ্ঠভাবে আল্লাহকে ডাকা আরম্ভ করে, আর যখন দুঃখ-মসীবত কেটে গিয়ে স্বাচ্ছন্দ ফিরে আসে তখন আল্লাহকে ভুলে যায়। এটা একজন মু'মিন মুসলমানের কাজ হতে পারে না। মুসলমান সর্বাবস্থায় আল্লাহর শোকর আদায় করবে এবং সবর করবে।
- ১৪. আল্লাহর নিয়ামতের না-শোকরীর ফল জানার জন্য দুনিয়ার জীবনের হাতে গোনা কয়টা দিন অপেক্ষা করতে হবে। আমাদেরকে আল্লাহর নিয়ামতের না-শোকরী থেকে বেঁচে থাকতে হবে।
- ১৫. তাওহীদ তথা আল্লাহর এককত্বের পক্ষে দুনিয়াতে অগণিত-অসংখ্য যুক্তি প্রমাণ ছড়িয়ে আছে ; কুফর ও শির্ক-এর পক্ষে কোনো যুক্তি-প্রমাণ নেই। তবুও অজ্ঞ-মূর্খ লোকেরা কুফর ও শির্কে লিপ্ত হয়ে আছে।
- ১৬. সুখের সময় আনন্দে আত্মহারা হয়ে যাওয়া এবং দুঃখ-কষ্টের সময় হতাশ হয়ে আত্মনিয়ন্ত্রণ হারিয়ে বে-সবর হয়ে যাওয়া কাপুরুষের লক্ষণ, এটা আল্লাহর কাছে অত্যন্ত অপছন্দনীয় কাজ। সর্বাবস্থায় আল্লাহর উপর তাওয়াকুল করতে হবে।

- ি ১৭. দুনিয়াতে রিয়কের প্রশস্ততা বা সংকীর্ণতা আল্লাহর সম্ভুষ্টি-অসম্ভুষ্টির পরিমাপক নর। রিযুক্ত। এর ফায়সালা সম্পূর্ণভাবে আল্লাহর হাতে—এটাই মু'মিনের ঈমান। মু'মিনের জন্য এসবের মধ্যে নিশ্চিত নিদর্শন রয়েছে।
- ১৮. আত্মীয়-স্বজনের একের প্রতি অপরের হক রয়েছে। এ হক আ**ল্লাহ প্রদন্ত। এটা একের প্রতি** অপরের কোনো দয়া নয়। সুতরাং এ হক আদায় করতে হবে।
- ১৯. মিসকীন ও মুসাফিরের হকও ধনীদের ধনের উপর রয়েছে। **ওধুমাত্র ধনী নয় বরং প্রভ্যেক** মুসলমানের উপরই তার নিকটাত্মীয়, দূরবর্তী আত্মীয়, মিসকীন ও মুসাফিরের সাধ্য **অনুযায়ী হক** রয়েছে।
- ২০. মুসলমানদের পারস্পরিক এ হক শুধুমাত্র আর্থিক দিক থেকে নয় ; বরং শারীরিক শ্রম এমনকি মৌখিক সহানুভৃতিমূলক কথা বলাও এ হকের অন্তর্ভুক্ত।
- ২১. আল্লাহর সন্তোষ অর্জনের জন্য আত্মীয়-স্বজনের হক, মিসকীন ও মুসাফিরের হক আদায় করা অতি উত্তম কাজ। সুতরাং আল্লাহর হক আদায় করার সাথে সাথে উল্লিখিত হকসমূহ আদায়ে যত্নবান হতে হবে। আথিরাতে এমন লোকেরাই সফল হবে।
- ২২. সুদের লেন-দেন করা অত্যন্ত জঘন্য গোনাহ। ধন-সম্পদের প্রকৃত প্রবৃদ্ধি সুদের মাধ্যমে হয় না। কেননা সুদখোর লোকদের মনুষত্ব লোপ পায়। আর যে সম্পদ বৃদ্ধি দ্বারা মানুষ মনুষত্ব হারায়, প্রকৃতপক্ষে তাকে প্রবৃদ্ধি বলা যায় না। আর আখিরাতে-তো সুদের জন্য কঠিন শান্তি ভোগ করতে হবে। সুতরাং সুদ সম্পূর্ণরূপে পরিত্যাজ্য।
- ২২. যাকাতভিত্তিক লেন-দেন তথা অর্থব্যবস্থা দ্বারাই সম্পদের প্রকৃত প্রবৃদ্ধি হয়। যাকাত দ্বারা সমাজে অর্থের সমাগম হয়, ফলে দরিদ্রদের হাতেও অর্থাগম হয়ে সম্পদের প্রবৃদ্ধি ঘটে। আর আখিরাতেও এর জন্য আন্থাহর পক্ষ থেকে বে-হিসাব প্রতিদান পাওয়া যাবে।
- ২৩. মানুষের স্রষ্টা, রিয্কদাতা এবং পুনর্জীবনদাতা একমাত্র আল্লাহ। মুশরিকদের মিখ্যা মা বুদদের এসব কাজের কোনো ক্ষমতা-ই নেই। সুতরাং তাদেরকে পরিত্যাগ করার মধ্যেই মুশরিকদের কল্যাণ নিহিত।
  - थान्नार ण'व्यामा गूर्गातिकटमत भित्नकी थात्रगा त्थरक शिवक धवः छैत प्रयीमा व्यवद्यान मर्त्यारक।

#### স্রা হিসেবে রুক্'-৫ পারা হিসেবে রুক্'-৮ আয়াত সংখ্যা-১৩

النَّاسِ لِيُنِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ بِمَاكَسَبَثَ أَيْنِي النَّاسِ لِيُنِيثَقَهُرُ

8১. (দুনিয়ার) জলভাগে ও স্থলভাগে ফাসাদ-বিপর্যয় ছড়িয়ে পড়েছে যা কিছু মানুষের হাত কামাই করেছে তার কারণে, যাতে তাদেরকে স্বাদ আস্বাদন করানো যায়

بَعْضَ الَّذِي عَبِلُوا لَعَلَّمُ يَرْجِعُونَ ﴿ قُلْ سِيرُو افِي الْأَرْضِ فَانْظُرُوا مومه कार्जि या जाता करति , अबवज जाता किरत आमरवं । 82. (दि नवी!)

আপনি বলুন, তোমরা দুনিয়াতে ভ্রমণ করো এবং দেখো—

(ق) - ছড়িরে পড়েছে : - وَ - ইলভাগে : - وَ - টুন্ট্রি - ছড়িরে পড়েছে - الْفَسَادُ - ফাসাদ (বিপর্যয়) - चुन्छ। - चुन्छ। - हुन्छ। - हुन्

৬৪. অর্থাৎ মানুষের ফাসেকী, অদ্লীলতা, যুলুম ও নিপীড়নের ফলে জলে-স্থলে তথা সারা বিশ্বে বিপর্যয় ছড়িয়ে পড়েছে। মানুষের আখিরাত অবিশ্বাস ও নান্তিক্যবাদী আকীদা-বিশ্বাসের ফলে মানুষের চরিত্রে উল্লিখিত মন্দ কাজগুলো প্রতিফলিত হয়। আর এর ফলেই দুনিয়াতে বিপর্যয় তথা দুর্ভিক্ষ, মহামারী, অগ্নিকাণ্ড, প্রাকৃতিক দুর্যোগ, জাতিতে জাতিতে প্রলয়ংকারী যুদ্ধ-বিগ্রহ ইত্যাদি সংঘটিত হয়ে থাকে।

আয়াতের শেষে 'সম্ভবত তারা ফিরে আসবে' বলে বুঝানো হয়েছে যে, আখিরাতের চূড়ান্ত শান্তির আগে দুনিয়াতে মানুষের মন্দ কাজগুলোর কিছু কিছু শান্তি দিয়ে তাদেরকে সতর্ক করা উদ্দেশ্যে বিপর্যয়মূলক দুর্ঘটনা সংঘটিত করা হয়ে থাকে। যাতে তারা নিজেদের ভূল বুঝতে পেরে নবী-রাসূলদের দাওয়াত গ্রহণ করে এবং গোনাহ থেকে ফিরে আসে। এতে প্রমাণ হয় দুনিয়াতে বিপদাপদ মানুষের গোনাহের কারণে সংঘটিত হয়। তবে দুনিয়াতে এসব গোনাহের পুরোপুরি প্রতিফল দেয়া হয় না এবং প্রত্যেক গোনাহের কারণেই বিপদ আসে না। বরং অনেক গোনাহতো আল্লাহ ক্ষমা-ই করে দেন। কোনো কোনো গোনাহের কারণে বিপদ আসে। দুনিয়াতে আল্লাহ তা আলা যদি প্রত্যেক গোনাহের কারণে বিপদ দিতেন তাহলে একটি মানুষও বেঁচে থাকতো না।

# याता আগে हिल তাদের পরিণাম কেমন হয়েছিল ; তাদের অধিকাংশই ছিল মুশরিক<sup>৬৫</sup> । 8৩. অতএব আপনি কায়েম রাখুন দৃঢ়ভাবে

يُومِّتُنِ يَصَّ عُونَ ® مَنْ كَفَرَ فَعَلَيْهِ كَفُرٌ لا ﴿ وَمَنْ عَمِلَ صَالِحًا فَلِا نَفْسِهِمِ সেদিন তারা (মানুষ) বিক্ষিপ্ত হয়ে পড়বে। ৪৪. যে ব্যক্তি কৃষন্ত্রী করেছে তার (কৃষন্ত্রীর শান্তি) তারই উপর পড়বে<sup>৬৭,</sup> আর যারা নেক আমল করেছে, তা তাদের নিজেদের জন্যই

- مِنْ قَبْلُ ; जात्मत याता - الَّذِيْنَ ; नित्ति वाता - كَيْفَ - مِنْ قَبْلُ ; जात्म वाता - كَيْفَ - مِنْ قَبْلُ - किल - كَانَ - किल - مَنْ كَانَ - किल - مَانَ - كَانَ - هُورَدَ - किल - مَانَ - كَانَ - هُورَدَ - هُورَدُ - هُورَدُ - هُورَدُ - هُورَدَ - هُورَدُ - هُورَدَ - هُورَدُ - ه

৬৫. দুনিয়াতে বড় বড় যুদ্ধ-বিগ্রহগুলো শির্ক ও কুফরের ফলে সংষ্টিত হয়ে থাকে। অতীতের বড় বড় জাতিগুলোর ধ্বংসের কাহিনী ইতিহাসের পাতা জুড়ে আছে। রোমান, খৃষ্টান ও পারস্যের অগ্নিপূজকদের মধ্যকার দীর্ঘস্থায়ী যুদ্ধ ইতিহাসের এক বিশাল অংশ জুড়ে আছে। কুরআন মাজীদে যেসব জাতির সমূলে ধ্বংসের কাহিনী বর্ণিত আছে সেসব জাতির ধ্বংসের মূলে রয়েছে শির্ক। সুতরাং বিপর্যয় থেকে বাঁচতে হলে কুফর, শিরক ও কবীরা গোনাহ তথা বড় বড় গোনাহ থেকে বেঁচে থাকতে হবে।

৬৬. অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলা কিয়ামতের দিনক্ষণ সুনির্দিষ্ট করে দিয়েছেন, আর আল্লাহর সিদ্ধান্ত কখনো রদবদল হবার নয়, তাই কোনো তদবীরের মাধ্যমে তা নির্দিষ্ট সময় থেকে পিছিয়ে নেয়া যাবে না।

৬৭. অর্থাৎ একজন কাফির তার কৃষ্ণরীর কারণে যেসব শান্তি ভোগ করবে বা যেসব

### يمهنون ﴿ لَيجَزِى النَّانِي الْمَنُوا وَعَمِلُوا الصّلَحَتِ مِنْ فَضَلَمُ وَالْكَا १९ भित्रकात कत्रत्व । १९. यात्व जान्नार निक जन्मर (अरक जाम्तर्तक भूतक्र कर्त्तन यात्रा क्रियान अस्तर्ह ও সংকাজ করেছে : তিনি কখনো

لا يُحِبُ الْكُغُويِ عَلَى وَمِنَ الْيَتِهُ اَنْ يُحْسِلَ الْوِيَاحَ مَبَشَرْتِ وَ لَيُنِ يَقَكُمُ مَ الْكَغُو कािक्तराप्तरक शहर करतन ना। ८७, जात छात निमर्गनावनीत प्रार्था (এकिए) এই यं, छिनि वायुरक शाठीन সুসংবাদকারীরপে এবং যাতে তোমাদেরকে স্বাদ আস্বাদন করাতে পারেন

فَالِهِ وَلِتَجْرِى الْفُلِسِكَ بِأَمْرٍ لا وَلِتَبْتَغُوا مِنْ فَضَلِهِ जात जन्मत्वत्त्र वर तोका-खादायक्षणा जात स्क्रम हनाहन कत्रत्व भाति क्षे, जात তোমরাও যাতে তার জনুশ্বহ থেকে খুঁজে নিতে পারো<sup>90</sup>;

ক্ষতির সমুখীন হবে, তার সবগুলোই তার কুফরীর কারণে হবে। আলোচ্য বাক্যাংশ দ্বারা কাফিরের সর্বপ্রকার ক্ষয়ক্ষতি অন্তর্ভুক্ত রয়েছে।

৬৮. অর্থাৎ বৃষ্টিপাতের সুসংবাদ দানের জন্য আল্লাহ তা'আলা বৃষ্টিপাতের আগে ঠাগা বাতাস পাঠান।

৬৯. এটা ছিল আল্লাহর অপর এক অনুগ্রহ। আগেকার দিনে বাতাসের সাহায্যে নদী সমুদ্রে জাহায চলাচল করতো। অনুকৃল বাতাসে পাল উড়িয়ে জলপথে একস্থান থেকে অন্য স্থানে যাতায়াত ও মালপত্র পরিবহন করা হতো। এ বাতাস বৃষ্টি বহনকারী বাতাসের মতো ছিল না।

৭০. **অর্থাৎ তোমরা যেন নৌ**যানের মাধ্যমে সফর করে তোমাদের জীবিকা উপার্জন ও ব্যবসা-বাণিজ্য করতে পারো। وَلَعَلَّكُرُ تَشْكُرُونَ ﴿ وَلَقَلَ أَرْسَلْنَا مِنَ مَبَلِكَ رُسُلًا إِلَى قَـوْمِهُمُ وَلَعَلَّ اللهِ وَالْ এবং সম্বত তোমরা শোকর করবে। ৪৭. আর নিঃসন্দেহে আমি আপনার আগে বহু
রাস্ল পাঠিয়েছি তাঁদের নিজ নিজ কওমের কাছে

فَجَاءُ وَهُرَ بِالْبَيِنْ فَانْتَقَمْنَا مِنَ الَّنِيْنَ اَجُرَمُوا وَكَانَ حَقّا عَلَيْنَا जाता जाम्त कार्क मुम्महें निमर्मनावनी निर्म्न अर्ट्याहलन १५; অতপর আমি প্রতিশোধ निरम्नहिनाम जाम्त कार्क थाक याता অপরাধ করেছিল १२; আর আমার উপর দায়িতু ছিল

نَصُو الْهُوْمِنِينَ اللهُ الزَّى يُرسِلُ الرِّيرِ فَتَثَيْرُ سَحَابًا فَيَبْسُطُهُ فِي السَّاءِ السَّاءِ عَنْ السَّاءِ بَيْ السَّاءِ بَيْنَ الْهُوْمِنِينَ السَّاءِ اللهُ الزَّى يُرسِلُ الرِّيرِ فَتَثَيْرُ سَحَابًا فَيَبْسُطُهُ فِي السَّاءِ بَيْنَ السَّاءِ السَّاءِ اللهُ النَّهُ اللهُ الرِّيرِ اللهُ الزَّيْنِ اللهُ الزَّيْنِ اللهُ النَّالِي اللهُ النَّالِي اللهُ النَّالِي اللهُ الزَّيْنِ اللهُ النَّهُ اللهُ اللهُ النَّالِي اللهُ الزَّيْنِ اللهُ النَّالِي اللهُ النَّالِي اللهُ النَّالِي اللهُ اللهُ

حَيْفَ يَشَاءُ وَيَجْعَلُهُ حَسَفًا فَتَرَى الْوَدْقَ يَخُرُجُ مِنْ خِلْلِهِ ۚ فَإِذَا বেভাবে তিনি চান এবং তাকে খণ্ড-বিখণ্ড করে দেন, তারপর তুমি দেখতে পাও বৃষ্টিধারা বের হয়ে আসে তার মধ্য থেকে : আর যখন

نَـنَـدُ ; সম্বতি তোমরা : تَـنْكُرُونَ ; শাকর করবে ا ﴿ وَ وَ المَلْكُمُ وَ الْمَلْكُمُ وَ الْمُلْكُمُ وَالْمُلْكُمُ وَالْمُلْكُمُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُولِمُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُولِمُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُولِمُ وَالْمُولِمُ وَالْمُ وَالْمُولِمُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُولِمُ وَالْمُولِمُ وَالْمُولِمُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُولِمُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُولِمُ وَالْمُلْكُمُ وَالْمُولِمُ وَالْمُولِمُ وَالْمُولِمُ وَالْمُ وَالْمُولِمُ وَالْمُولِمُ وَالْمُلْكُمُ وَالْمُولِمُ وَالْمُولِمُ وَالْمُولِمُ وَالْمُولِمُ وَالْمُولِمُ وَالْمُولِمُ وَالْمُلْكُمُ وَالْمُلْكُمُ وَالْمُلْكُمُ وَالْمُولِمُ وَالْمُولِمُ وَالْمُولِمُ وَالْمُلِمُ وَالْمُلْكُمُ وَالْمُلْكُمُ وَالْمُلْكُمُ وَالْمُلْكُمُ وَالْمُلْكُمُ وَالْمُلْكُمُ وَالْمُلْكُمُ وَالْمُلْكُمُ وَالْمُولِمُولِمُ وَالْمُلْكُمُ وَالْمُلْكُمُ وَالْمُلْكُمُولِمُ وَالْمُلْكُمُ وَالْمُلْكُمُ وَالْمُلْكُمُ وَالْمُلْكُمُ وَالْمُلْكُمُولُمُ وَالْمُلْكُمُولِمُ وَالْمُلْكُمُ وَالْمُلْكُمُ وَالْمُلْكُمُ وَال

৭১. অর্থাৎ নবী-রাসৃশগণ যেসব নিদর্শনাবলী নিয়ে এসেছেন সেগুলো দ্বারাও প্রমাণিত হয় যে, প্রাকৃতিক জগতে ছড়িয়ে ছিটিয়ে থাকা নিদর্শনাবলী যে তাওহীদের প্রমাণ দেয়, তা-ই অকাট্য সত্য।

## صاب بِه من يشاء مِن عِبادِه إِذَا هَرِيستبشِرُونَ هُو إِنْ كَانَّهُ তিনি পৌছে দেন তা তাঁর বানাহদের মধ্য থেকে যাকে তিনি চান, তখন তারা আনন্দিত হয়। ৪৯. আর যদিও তারা ছিল

مِنْ قَبْـلِ أَنْ يُنتَوِّلُ عَلَيْهِرْ مِنْ قَبْلِهِ لَمْبْلِسِيْسَنَ@فَانْـظُرْ إِلَى أَثْر এর আগে থেকেই তাদের উপর এ বৃষ্টি বর্ষণের আগে নিশ্চিত নিরাশ। ৫০. অতএব চিন্তা করে দেখো ফলাফলসমূহের প্রতি

رحببِ اللهِ كَيْف يَحَى الأرض بعَنْ مُوتِهَا ﴿ إِنْ ذَلِـ আল্লাহর রহমতের—কিভাবে তিনি যমীনকে সঞ্জীব করেন তার ভঙ্ক-মৃত হয়ে

যাওয়ার পর<sup>৭৩</sup> : অবশ্যই এটা নিশ্চিত জীবনদান : - यातक : بُشَاءُ : जिन हान - مَنْ : जिन हान من - विन लीरह एनन أصَابَ

- प्रानिक يَسْتَبْشرُونَ ; जाता - هُمْ ; ज्यन إذا ; जात वानारफत (عباد +ه)-عبَادة হ্য় ।(هـ)-আর ; أَنْ يُشَرُّلُ ; আর -مَنْ قَبْل ; তারা ছিল -كَانُواً ; यদিও-انْ , आत-وَ هَ বর্ষণের ; عَلَيْهُمْ)-তাদের উপর ; مَنْ قَبْلُمْ -এর আগে থেকেই - الِّي ; र्जाठेखव किस्रा करत फिर्सा -(ف+انظر)-فَانْظُرُ किंकि करत फरिशा -لَــُبُلسيْ ेकिভাবে - كَيْفَ : आल्लाश्त : الله : अर्थि : الله : তিনি সজীব করেন ; الرضَ - مَوْتِهَا ; পর -بَعْدَ ; যমীনকে -الأرضَ : তিনি সজীব করেন -يُعْمِ ভঙ্ক-মৃত হয়ে যাওয়ার ; المُخي ; এ১-এটা ; المُخي -নিচিত জীবন দান ;

৭২. এখানে সেসব অপরাধির কথা বলা হয়েছে, যেসব কাফির, মূশরিক উল্লিখিত দু'ধরনের চাক্ষ্ম নিদর্শনাবলী দেখার পরও তাওহীদ ও রিসালাতকে অবিশ্বাস করে আল্লাহ ও তাঁর রাসূলের বিরুদ্ধে বিদ্রোহ করে যেতে থাকে।

৭৩. গ্রীন্মের খরায় যেমন যমীন তকিয়ে মৃত ও পতিত হয়ে পড়ে এবং রহমতের বৃষ্টিধারা সেই ভক্ত-মৃত যমীনকে সজীব ও শস্য-শ্যামল করে তোলে, ঠিক তেমনি আসমানী ওহীর অবর্তমানে দুনিয়ার নৈতিক ও আধ্যাত্মিক অবস্থা বিপর্যন্ত হয়ে পড়ে। অতপর যখন নবুওয়াতের মাধ্যমে ওহীর আগমন ঘটে তখন দুনিয়ার নৈতিক ও আধ্যাত্মিক অবস্থা সঞ্জীব হয়ে উঠে, তখন দুনিয়াতে শ্রেষ্ঠ গুণাবলী ও প্রশংসিত আচার-আচরণ প্রসারিত হয়। আল্পাহর এ নিয়ামতের কদর করতে না পারা কাফিরদের জন্য দুর্ভাগ্য। তারা ওহীর আগমনকে রহমতের বারিধারা হিসেবে গ্রহণ করার পরিবর্তে মৃত্যুর সংবাদ মনে করে এটাকে অস্বীকার করে।

### الْهَ وَتَى ۚ وَهُلُو عَلَى كُلِّ شَيْ قَلِي رِيْ ﴿ ﴿ وَلَئِنَ ارْسَلْنَا رِيْحًا فَرَاوُهُ ۗ الْهَ وَالْمَا गृठाक ; এवर ि जिनेहे नविकडूत छेनत नवंगकियान । ৫১. जात यिन जािय এयन वाठांन भांठाहे करने ठाता जातक (मन्जातक) प्रमुख्य नात्र

الصَّرِ النَّعَاءَ إِذَا وَ لَوْا مُنْ بِرِينَ ﴿ وَمَا أَنْتَ بِهِٰ الْعَمِي عَنْ ضَلَلَتِهِرُ الْعَمِي عَنْ ضَلَلَتِهِرُ الْتَهِرُ الْعَمِي عَنْ ضَلَلَتِهِرُ الْعَمِي (आंशनात) आस्तान विधित्रात्रक थयन छाता शृष्टेशमर्गनकाती रात्र कित्त यात्र ११।

<u>৫৩. আর না আপনি অন্ধদেরকে তা</u>দের <u>প</u>থভ্রষ্টতা থেকে পথ প্রদর্শনকারী<sup>৭৮</sup> :

- قَدَيْرٌ ; সব কিছুর ; وَالْمَوْنَ ; সব কিছুর ; وَالْمَوْنَ ; সবশক্তিমান وَ وَالْمَوْنَ ; সবশক্তিমান وَ وَالله - وَ الْمَوْنَ ; বিদ্যুল - وَلَوْا +ه ) - فَرَاوَهُ ; সবশক্তিমান । وَ وَالله - لَالله - لَالله - لَالله - لَالله - لَالله - لَالله - وَلَوْنَ ; কিছুর : আর ভারে তারে (শস্যকে) দেখতে পায় ; وَرَاوَهُ - وَرَاوَا +ه ) - فَرَاوَهُ - وَالْمَوْنَ ; কিছুর - وَرَاوَا +ه ) - فَرَاوَهُ - وَالْمَوْنَ ; কিছুর - وَرَاوَا +ه ) - وَرَاوَهُ - وَرَاوَهُ - وَرَاوَا +ه ) - وَرَاوَهُ - وَرَاوَهُ - وَرَاوَا +ه ) - وَرَاوَهُ - وَرَاوَهُ - وَرَاوَهُ - وَرَاوَهُ - وَرَاوَهُ - وَرَاوَهُ - وَرَاوَةُ وَلَوْءَ وَالله - وَرَاوَةُ وَلَوْءَ وَالْمَوْنَ وَ وَالله - وَرَاوَةً وَلَوْءَ وَالله - وَرَاوَةً وَالله - وَا

- ৭৪. অর্থাৎ শুষ্ক-মৃত যমীনে রহমতের বৃষ্টিপাতের পর যখন ফসলের ক্ষেত সবুজ-শ্যামল হয়ে উঠে, তখন যদি কঠিন ঠাগু বা গরম বায়ুপ্রবাহ চলে, তখন ক্ষেতের পাকা শস্যও জুলে পুড়ে যায়।
- ৭৫. অর্থাৎ তারা তখন আল্লাহকে দোষারোপ করতে থাকে এবং তার বিপদের জন্য আল্লাহকে দায়ী করে। অথচ যখন আল্লাহ রহমতের বৃষ্টিধারা বর্ষণের মাধ্যমে তাদের ক্ষেত-খামারকে সবুজ-শ্যামল করে তুলেছিলেন, তখন তারা তাঁর প্রতি কৃতজ্ঞতা জানায়নি। একইভাবে আল্লাহ যখন তাঁর রহমতের পয়গাম নিয়ে এসব লোকের কাছে রাসূল পাঠান তখন তারা রাস্লের কথা মেনে নেয় না এবং আল্লাহর এ নিয়ামতকে প্রত্যাখ্যান করে। অতপর যখন তাদের কৃষবী ও শির্ক-এর কারণে আল্লাহ তা আলা কোনো যালিম শাসককে তাদের উপর চাপিয়ে দেন এবং সেই শাসক যখন তাদেরকে যুশুম-নির্যাতনে পিষ্ট করতে থাকে, তখন তারা আল্লাহকে গালি দিতে থাকে ও তাঁকে দোষারোপ করতে থাকে।

## إِنْ تُسْبِعُ إِلَّا مَنْ يُؤْمِنُ بِأَيْتِنَا فَهُرْ مُسْلِمُونَ ٥

আপনি তো শোনাতে পারেন না তাকে ছাড়া, যে আমার নিদর্শনসমূহের উপর ঈমান আনে এবং তারা অনুগত থাকে।

وُ تُسْمِعُ - আপনিতো শোনাতে পারেন না ; খ্রি-ছাড়া ; نُسْمِع - তাকে যে ; يُؤْمِنُ - ক্রমান আনে ; بِأَرْمِنُ - আমার নিদর্শনসমূহের উপর ; وَاللَّهُ - এবং তারা ; وَاللَّهُ مُسْلَمُونَ - অনুগত থাকে।

- ৭৬. অর্থাৎ যেসব লোকের বিবেক মরে গেছে। নীতি-নৈতিকতার কণামাত্রও অবশিষ্ট নেই; যাদের প্রকৃতি তাদেরকে গোলাম বানিয়ে রেখেছে, জিদ ও হঠকারিতা তাদের মধ্যকার মানবিক গুণাবলী শেষ করে দিয়েছে। তাই তারা হক তথা সত্যকে বুঝার যোগ্যতা হারিয়ে ফেলেছে। ফলে তারা মৃতে পরিণত হয়েছে।
- ৭৭. অর্থাৎ সেসব লোক যারা হক কথা শুনতে আগ্রহী নয়। যারা সত্যের বাণী শুনেও শোনে না। তাছাড়া তারা চেষ্টা করে যে, সত্যের আহ্বান যেন তাদের কানে পৌছতে না পারে; এসব লোক সত্যের আহ্বানকারী চেহারা দেখতেই রাজী নয়। এমন লোককে সত্যের বাণী কে-ইবা শোনাতে পারে?
- ৭৮. অর্থাৎ যারা চোখ থাকতেই সত্য পথ দেখতে আগ্রহী নয়, সত্যের ব্যাপারে যারা অন্ধ হয়ে আছে তাদেরকে হাত ধরে সত্যের পথে নিয়ে আসা নবীর কাজ নয়। তিনিতো তাদেরকে সঠিক পথ দেখিয়ে দিতে পারেন—এটাই তাঁর দায়িত্ব। অন্ধরা তাঁর দেখানো পথ দেখতেই পায় না। সুতরাং তাদেরকে পথ দেখানোর ক্ষমতা তাঁর নেই।

#### ৫ম রুকৃ' (৪১-৫৩ আয়াত)-এর শিক্ষা

- ১. দুনিয়াতে যুদ্ধ-বিশ্বহ, দুর্ভিক্ষ, মহামারী ও প্রাকৃতিক দুর্যোগ সবই মানুষের শির্ক, কুফর ও বড় বড় গোনাহর কারণে সংঘটিত হয়ে থাকে। সুতরাং এগুলো সবই মানুষের হাতের কামাই।
- ২. দুনিয়াবী এসব বিপর্যয় থেকে রক্ষা পেতে হলে শির্ক, কুষ্ণর ও কবীরা গোনাহসমূহ থেকে তাওবা করে দীনের পথে ফিরে আসতে হবে।
- ৩. আল্লাহ তা'আলা দুনিয়াতে মানুষের সকল গোনাহের জন্য শাস্তি দেন না। অনেক গোনাহ আল্লাহ ক্ষমা করে দেন। যেসব গোনাহের জন্য শাস্তি দুনিয়াতে দেন তাও সামান্য শাস্তি দেন, যাতে করে তারা সতর্ক হয়।
- 8. पृनिग्नात्व स्रभ्य कत्रत्म ष्यठीव क्षांविসমূহের ध्वः भावत्यस ध्यंत्क ष्यत्मक कि**डूरे** शिकामांख कता यात्र ।
- ৫. অতীতের সমূলে ध्वः अथाल खािल ममृद्य अधिकाः गर्चे पूर्णातिक हिम । क्रूफत ७ नित्रक वांणावां जिल्ला विकास वितास विकास वितास विकास विकास
- ৬. দুনিয়াতে বিপর্যয় থেকে বাঁচা এবং আখিরাতে মুক্তির লক্ষ্যে আমাদেরকে সর্বশেষ ও সর্বশ্রেষ্ঠ নবীর আনীত দীনের উপর সুদৃঢ় থাকতে হবে।

- । দুনিয়াতে সত্য দীনের উপর সৃদৃঢ় ধাকার মধ্যেই সকল বিপর্যয় থেকে রেহাই পাওয়া যার্কৈ। এবং কিয়ামতের সেই নির্দিষ্ট দিনেও আক্লাহর রহমতে সফলতা লাভ করা সম্ভব হবে।
- ৮. किग्रामण जथा महाक्षमरात्रत्र मिनक्षण मृनिर्मिष्ठै ज्यवशास्त्री या जान्नार कथरना পরিবর্তন করবেন ना। मुजताং जामारमत कतनीग्र कान्न जामारमत जीवनकारमत मर्थार्डे कत्ररण स्टा
- ৯. কিয়ামতের দিন সকল মানুষ পরস্পর বিচ্ছিন্ন-বিক্ষিপ্ত হয়ে পড়বে। সেদিন কেউ কারো উপকারে আসবে না।
  - ১০. যারা শির্ক ও কৃষ্ণরী করে সেদিন হাজির হবে, তার শান্তি তারা নিজেরাই ভোগ করবে।
- ১১. যারা ঈমান ও নেক আমল নিয়ে হাজির হবে, তাদের পথ থাকবে পরিষ্কার, মুক্তির পথে তাদের কোনো বাধা থাকবে না।
- ১২. সংকর্মশীল মু'মিনদেরকে আল্লাহ তা'আলা পুরস্কৃত করবেন। কেননা তারা আল্লাহর পছন্দনীয় কাজ করে তাঁর সামনে হাজির হয়েছেন।
- ১৩. আল্লাহ তা'আলা বাতাস পাঠিয়ে মেঘমালা পরিচালনার মাধ্যমে বৃষ্টি বর্ষণ করেন। বৃষ্টি বর্ষণের আগে বাতাস বৃষ্টির সুসংবাদ নিয়ে আসে।
- ১৪. বৃষ্টিপাতের ফলে যমীন শস্য-শ্যামল হয়ে উঠে। ফল-ফসলের প্রাচুর্য দেখা যায়। মানুষ ও সকল প্রকার জীবজজু ও কীট-পতঙ্গ আল্লাহর অনুগ্রহের স্বাদ-আস্বাদন করে।
- ১৫. বাতাস ও বৃষ্টির ফলে নদী-নালা ও খাল-বিল পানিতে ভরে উঠে, অনুকূল বাতাসে নৌকা-জাহায চলাচল সহজ হয়। এসবই আল্লাহর অনুগ্রহ।
- ১৬. এর ফলে ব্যবসা-বাণিজ্যের মাধ্যমে মানুষের জীবিকা উপার্জন করার সুযোগ সৃষ্টি হয়। ফল-ফসল একস্থান থেকে অন্য স্থানে আনা-নেয়া সহজ হয়। আল্লাহর অনুগ্রহ ছাড়া এটা কিছুতেই সম্ভব ছিল না।
- ১৭. মানুষের কর্তব্য আল্লাহর এসব অনুগ্রহের জন্য সদা-সর্বদা সাধ্যমত আল্লাহর শোকর আদায় করা। যদিও আল্লাহর শোকর আদায় করার সাধ্য মানুষের অত্যন্ত সীমিত।
- ১৮. বিশ্ব-জাহানে আল্লাহর অন্তিত্ব তথা তাওহীদের অগণিত নিদর্শনাবলী থাকা সত্ত্বেও নবী-রাসূলগণ সুস্পষ্ট মু'জিযা নিয়ে এসেছিলেন। যারা এসব মু'জিযা দেখার পরও কুফরী ও শির্কে লিপ্ত ছিল, আল্লাহ তাদের থেকে এ হঠকারিতার প্রতিশোধ নিয়েছেন। আজও যারা এ হঠকারিতায় লিপ্ত রয়েছে, তাদের থেকেও আল্লাহ প্রতিশোধ নেবেন—এতে কোনো সন্দেহ নেই।
- ১৯. মু'মিনদেরকে সাহায্য করার দায়িত্ব আল্লাহ নিজের উপর নিয়ে নিয়েছেন। সুতরাং তিনি মু'মিনদেরকে অবশ্যই সাহায্য করবেন—এতে মু'মিনদের মনে কোনো दिধা-দ্বন্দ্ব থাকা উচিত নয়।
- ২০. আল্লাহ তা'আলা বাতাসের সাহায্যে মেঘমালাকে পরিচালনা করেন অতপর মেঘকে খণ্ড-বিখণ্ড করে আকাশে ছড়িয়ে দেন।
- ২১. আল্লাহ তাঁর বান্দাহদের মধ্যে যাদেরকে চান বৃষ্টি পৌছে দেন। যদিও বৃষ্টির আগে তারা নিরাশ ছিল, বৃষ্টিপাতের ফলে তারা আনন্দিত হয়।
- ২২. আল্লাহ তা'আলা মৃত-শুৰু যমীনকে বৃষ্টি দিয়ে কিভাবে সুজ্ঞলা-সুফলা ও শস্য-শ্যামল করে তোলেন, তাঁর এ কুদরত সম্পর্কে চিস্তা-গবেষণা করা মানুষের কর্তব্য।
- ২৩. আল্লাহ তা আলা মৃত যমীনকে যেভাবে সজীব করেন, তেমনি আখিরাতে মানুষকে পুনরায় জীবিত করতে সক্ষম। সুতরাং সেদিনের জন্য প্রস্তুতি গ্রহণ করতে হবে।

- २८. जासारे जा जामा সर्वविषया त्यत्श्कृ সर्व मिष्ठमान, जारे भूनर्खीवतन्त जिनि সर्वमिष्ठमाने पि সুতরাং जारितारज जाँत সামনে হাজির ना হয়ে কারো পালিয়ে থাকার উপায় নেই।
- ২৫. আল্লাহ তা'আলা চাইলে উক্ষ ৰাতাস পাঠিয়ে শস্য-শ্যামল ফসলকে জ্বালিয়ে দিতে পারেন, তখন এমন কোনো শক্তি নেই যে আল্লাহর ইচ্ছায় বাধাদান করতে পারে। তখনও এক শ্রেণীর মানুষ কুফরীতে লিপ্ত হয়ে পড়ে।
- २७. यिमर लाक निष्क्रापत वित्वक-वृद्धिक काष्क्र लागाग्न ना, जाल्लावत जमश्या निमर्गन पार्यछ जाप्तत वित्वक **का**ष्ट्रां वय, व्यापत लाकप्तत्रक मीरनत माधग्नाज प्राप्ना जात मृजप्तत्रक मीरनत माधग्नाज प्राप्ना मामान ।
- ২৭. যারা দীনের কথা শুনতে আগ্রহী নয়, তারা বধিরের মতো। এমন লোকদেরকে দীনের দাওয়াত দেয়াও নিরর্থক কা**ন্ত**।
- २৮. यात्रा সত্যকে দেখেও ना দেখার ভান করে এদেরকে হাত ধরে দিনের পথে নিয়ে আসার দায়িত্বও নবী-রাসৃদদের ছিল না।
- ২৯. সূতরাং যারা সত্যকে জানতে ও মানতে আগ্রহী তাদের কাছেই দীনের দাওয়াত দিতে হবে এবং এ দাওয়াত-ই ফলপ্রসূ হবে।

#### স্রা হিসেবে রুক্'-৬ পারা হিসেবে রুক্'-৯ আয়াত সংখ্যা-৭

(ه) الله الزي خَلَقَكُر مِن ضَعْفِ ثَرِجَعَلَ مِن بَعْلِ ضَعْفِ قُوةً ثَرَجَعَلَ ﴿ اللهِ الزي خَلَقَكُم مِن ضَعْفِ ثَرَجَعَلَ وَ اللهِ الزي خَلَقَكُم مِن ضَعْفِ ثَرَجَعَلَ وَ اللهُ الل

مِنْ بَعْنِ قُوقٍ ضَعْفًا وَشَيْبَةً \* يَخُلَقُ مَا يَشَاءً ۚ وَهُوَ الْعَلِيمُ الْقَنِيرُ (اَعَلِيمُ الْقَنِيرُ ((তाমাদেরকে) এ শক্তির পরে দুর্বল ও বৃদ্ধ ; তিনি যা চান সৃষ্টি করেন १३ ; আর তিনিই সর্বজ্ঞ সর্বশক্তিমান।

(خلق + كم) - خَلَقَكُمْ; তিনি যিনি । أَذَى ; তোমাদেরকে সৃষ্টি করেছেন ; نائدى ; তিনি যিনি । أَنَى - তামাদেরকে সৃষ্টি করেছেন ; করেছেন ; করেছেন ; কুর্বল অবস্থা ; কুর্বলতার ; কুর্বলতার ; কুর্বলতার ; কুর্বলতার ; কুর্বলতার ; কুর্বলতার ; কুর্বল - কুর্বল - কুর্বল - কুর্বল - কুর্বল ; করেছেন (তোমাদেরকে) ; করেছেন ; করেছেন ; করেছেন ; করেছেন ; করিছেন - করে দেন (তোমাদেরকে) ; করিছেন - করে ; করিন ; করিছেন ; করিছেন - করে ; করিন - করে ; করিন - করে ; করিছিন নিট্রাল ।

৭৯. অর্থাৎ মানুষকে নিজের অন্তিত্ব লাভ সম্পর্কে চিন্তা করে দেখা উচিত। আল্লাহ তা'আলা মানুষকে লক্ষ করে ইরশাদ করছেন যে, তোমাকে তো একেবারেই দুর্বল করে সৃষ্টি করা হয়েছে। তুমি ছিলে এক ফোঁটা নির্জীব, অপবিত্র ও নোংরা বীর্য। এ এক ফোঁটা বীর্যকে প্রথমে জমাট রক্ত, তারপর মাংসপিও, এরপর এ মাংসপিওর ভেতরে হাড় সৃষ্টি করে একটি নির্দিষ্ট সময় মায়ের পেটে রেখে তোমাকে বের করে আনা হয়েছে। তারপরও দীর্ঘদিন পর্যন্ত তুমি ছিলে এতটা অসহায় ও দুর্বল যে, নিজের প্রয়োজনটা প্রকাশ করতে পারতে না। এমনকি কান্না ছাড়া আর কিছুই করার মতো কোনো শক্তি ভোমার ছিল না। অতপর তোমাকে যৌবনে পৌছে দিয়ে শক্তিশালী করা হয়েছে। পুনরায় তোমাদের কারো শৈশব অবস্থায় মৃত্যু হয়ে যাচ্ছে, কেউ কৈশোরে, কেউ যৌবনে, কেউ পৌঢ়ত্বে মৃত্যুবরণ করছো। আবার কেউ কেউ বার্ধক্যের জরাগ্রন্ত অবস্থা পর্যন্ত পৌছে যাচ্ছো। তোমাদের এ জীবনকালের মধ্যে আল্লাহ যাকে চান গৌরবান্বিত করেন, আবার কাউকে করেন লাঞ্ছিত। এসবই তাঁর ইচ্ছা। মানুষ নিজের অবস্থানে থেকে যতই অহংকারে মেতে থাকুক না কেন আল্লাহর কুদরতের শিকলে সে এমনভাবে বাঁধা যে, আল্লাহ তাকে যে অবস্থায়-ই রাখুন না কেন, তার মধ্যে কোনো পরিবর্তন আনার ক্ষমতা তার নেই।

# ﴿ وَيُو السَّاعَةُ يَقْسِمُ الْهَجِو مُونَ \* مَا لَبِثُو ا غَيْرَ سَاعَةٍ كُانُلِكَ ﴿ وَهُ مَا لَبِثُو ا غَيْرَ سَاعَةٍ كُانُلِكَ ﴿ وَهُ مَا لَبِثُو ا غَيْرَ سَاعَةٍ كَانُلِكَ ﴾ ﴿ وَهُ مَا لَبِثُو ا غَيْرَ سَاعَةٍ كَانُلِكَ ﴾ ﴿ وَهُ مَا لَبِثُو ا غَيْرَ سَاعَةٍ كَانُلِكَ ﴾ ﴿ وَهُ مَا لَبِثُو ا غَيْرَ سَاعَةٍ كَانُلِكَ ﴾ ﴿ وَهُ مَا لَبِثُو ا عَيْرَ سَاعَةٍ كَانُلِكَ ﴾ ﴿ وَهُ مَا لَبِثُو ا عَيْرَ سَاعَةٍ كَانُلِكَ ﴾ ﴿ وَهُ مَا لَبِثُو ا عَيْرَ سَاعَةٍ كَانُلِكَ ﴾ ﴿ وَهُ مَا لَبِثُو ا غَيْرَ سَاعَةٍ كَانُلِكَ ﴾ ﴿ وَهُ مَا لَبِثُو ا غَيْرَ سَاعَةٍ كَانُلِكَ ﴾ ﴿ وَهُ مَا لَبِثُوا اللّهُ عَلَى اللّ

كَانُوْايَـوُّوْكُونَ ﴿ وَقَالَ الَّنِينَ اُوتُوا الْعَلْرَ وَالْإِيمَانَ لَقَلَ لَبِثْتَرَ তারা বিপরীত দিকে চলতো ﴿ الْعَلَمُ وَهُ الْمَاكِمُ الْمُحَالِينَ الْمَاكُ وَالْإِيمَانَ لَقَلَ لَبِثْتَرُ তারা বলবে—'তোমরা তো অবস্থান করেছো

في كتب الله إلى يسو البعث فهن ايسو البعث وكتكر فهن ايسو البعث وكتكر فهن ايسو البعث وكتكر البعث وكتكر البعث وكتكر البعث البعث البعث والجنكر البعث الم

@ - আর ; بَوْسَمُ ; ন্থানিত হবে : تَقُومُ ; নংঘটিত হবে - بَوْمَ - ক্ষম করে বলবে - بَوْمَ - অপরাধিরা ; الْمُجْرِمُونَ : অপরাধিরা ; الْمُجْرِمُونَ : আর করেন নিহুঁতি - ভারা অবস্থান করেনি : الْمُجْرِمُونَ : ভারা বিপরীত দিকে কলতো - তি - আর : خَالُك - বলবে - كَالُولُكُونَ : কলতো - তি - আর : أُوتُوا : ভারা যাদেরকে : الْدِيْنَ : আর হয়েছে : ভান - তি - আর : الْدِيْنَ : স্ক্রমান - الْدِيْنَ : ভান : ভান - ভান : وَالْكِيْمُ : ভান - الْمُعْثَمَ : ভান - وَالْكِنْكُمُ : প্রক্রিথান : الْبَعْثُ : ভান - وَالْكِنْكُمُ : ভান - الْمُعْثَمَ : ভান - الْمُعْثَمَ : ভান - ভান - الْمُعْثَمَ : ভান - ভান - الْمُعْثَمَ : ভান - ভান - وَالْكِنْكُمُ : ভান - الْمُعْثَمَ : ভান - الْمُعْثَ : ভান - وَالْكِنْكُمُ : ভান - الْمُعْثَ : ভান - الْمُعْثَ : ভান - الْمُعْثَ : ভান - وَالْكِنْكُمُ : ভান - الْمُعْثَ : ভান - الْمُعْثَ : ভান - الْمُعْثَ : ভান - وَالْكِنْكُمُ : ভান - وَالْكِنْكُمُ : ভান - الْمُعْثَ : ভান - وَالْكِنْكُمُ : ভান - الْمُعْثَ : ভান - وَالْكِنْكُمُ : ভান - وَالْكِنْكُمُ : ভান - الْمُعْثَ : ভান - وَالْكِنْكُمُ : ভান - الْمُعْثَ : ভান - الْمُعْثَ : ভান - وَالْكِنْكُمُ : ভান - وَالْكِنْكُمُ : ভান - الْمُعْثَ : ভান - ভান - الْمُعْثَ : ভান - ভা

৮০. অর্থাৎ যেদিন কিয়ামত অস্বীকারকারীরা তখনকার ভয়াবহ দৃশ্যাবলী দেখে বিশ্বয়ে বিমৃত্ হয়ে যাবে। তারা তাদের অনুভূতি কসমের মাধ্যমে প্রকাশ করবে।

৮১. অর্থাৎ মৃত্যুকাল থেকে কিয়ামত পর্যন্ত সময় যাকে 'আলমে বরষখ' বলা হয়—এ সময়টা তাদের কাছে এক মৃহুর্তের মতো মনে হবে। এর অর্থ দুনিয়ার জীবনকালও হতে পারে। কারণ তারা দুনিয়াতে সুখে-স্বাচ্ছদে জীবন অতিবাহিত করেছিল। কিন্তু এখন বিপদাপদের সম্মুখীন হয়েছে। মানুষ সাধারণত সুখের দিনকে সংক্ষিপ্ত মনে করে। তাই তারা কসম করে বলবে যে, দুনিয়াতে তারা মাত্র এক মুহুর্ত-সময় অবস্থান করেছিল।

৮২. জর্থাৎ দুনিয়াতেও ভারা সভ্যের বিপরীত দিকে চলতো। সভ্যকে মিধ্যা বলে মনে করতো। তারা কিয়ামত সংঘটিত হওয়ার কথা বিশ্বাস করতো না। তারা মনে করতো মৃত্যুর পর জার কোনো জীবন নেই। আল্লাহর সামনে হান্ধির হওয়ার কথা তারা বিশ্বাসই করতো,না।

حُنتُرُ لاَ تَعْلَبُونَ ﴿ فَيُومِئِ نِي لاَ يَنْفَعُ الَّذِيسَ ظُلُمُ وَا مَعْنِ رَبَّهُمُ وَ الْحَارِدَ وَ ال ज्ञानरा मा। ৫৭. ज्ञान त्राता युन्य करत्राह्म ज्यत-ज्ञानि काता ज्ञेनकारत जामरा ना, जात

لَا هُرُيْسَتُعْتَبُونَ ﴿ وَلَقَدَنَ ضَرَبْنَا لِلنَّاسِ فِي هُدِنَا الْقُولُانِ ना जाप्ततरक—जांखवा करत जाल्लाहरक ताजी कतात्र जाखकीक प्रत्या हरवे । ৫৮. जात निःअरम्पट जािंग सानुरस्त जना এ कृत्रजाान वर्गना करति हि

مَنْ كُلِّ مَثُلِ وَلَـــُنْ جِئْتُهُمْ بِأَيْمَ لِيَقِّــوُلَى الَّذِينَ كَغُواً সর্বপ্রকার উদাহরণ ; আর আপনি যদি তাদের কাছে কোনো নিদর্শন নিয়ে আসেন, তবুও যারা কৃষরী করছে তারা অবশ্যই বলবে—

اَن ٱنْتُرُ إِلَّا مُبْطِلُون ﴿ كَانُ لِكَ يَطْبَعُ اللهُ عَلَى قُلُوبِ الَّذِينَ وَ اللهُ عَلَى قُلُوبِ الَّذِينَ 'তোমরা তো বাতিলপন্থী ছাড়া কিছু নও' । ৫৯. এভাবেই আল্লাহ মোহর মেরে দেন তাদের অন্তরের উপর যারা

जानति ने शिक्ये हें पेंडें के क्षिति हैं के कि ने हिंदी के कि ने हिंदी हैं कि निर्मात कि कि निर्मात कि कि निर्मात कि कि निर्मात कि

৮৩. অর্থাৎ ঈমান ও সংকাজের মাধ্যমে আল্লাহকে রাজী-খুশী করা বা তাওবা করে গোনাহের জন্য ক্ষমা প্রার্থনার সুযোগ দুনিয়াতেই ছিল। পরীক্ষার নির্দিষ্ট সময়তো মৃত্যুর সাথে সাথেই শেষ হয়ে গেছে। সুতরাং তখন আর কোনো সুযোগ তাদেরকে দেয়া হবে না।

৮৪. অর্থাৎ হাশরের ময়দানে কাফিররা কসম করে মিথ্যা কথা বলবে—তারা বলবে, 'আমরা দুনিয়াতে বা কবর জীবনে এক মুহূর্তের বেশী ছিলাম না'। মুশরিকরাও বলবে—

## لَا يَعْلَبُ وْنَ ﴿ فَاصْبِرُ إِنَّ وَعُنَ اللَّهِ حَصْقٌ وَّلَا يَسْتَخِفَّنَ لَكَ

কোনো জ্ঞান রাখে না । ৬০. অতএব আপনি সবর করুন, নিক্তরই আল্লাহর ওয়াদা সত্য $^{rac{1}{2}}$ , আর তারা যেম আপনাকে কখনো বিচলিত করতে না পারে

## النِّنِينَ لا يُوقِنُونَ यात्रा पृष् विश्वान ना करति

نَاصِبُرُ अण्यव आप्रित प्रवत कक्रन; (ف + اَصَبُرُ) - فَاصِبُرُ अण्यव आप्रित प्रवत कक्रन; وَعُدَ ; अश्रुत الله و - لاَيَسْتَخِفَنُك ; आत : अण्यादा (الله : आव्हाद्त : الله : अण्यादा - وَعُدَ : निक्षदे : الله - اله - الله - اله

'আল্লাহর কসম আমরা মুশরিক ছিলাম না।' হাশরের ময়দানে আল্লাহর আদালত কায়েম হবে, তখন সবাইকে কথা বলার স্বাধীনতা দেবেন। তারা সত্য কিংবা মিধ্যা বলতে পারবে। তবে মিধ্যা বললে তাদের মুখ বন্ধ করে দিয়ে তাদের অঙ্গ-প্রত্যঙ্গকৈ কথা বলার শক্তি দেয়া হবে। তাদের অঙ্গ-প্রত্যঙ্গই তখন সাক্ষ্য দেবে এবং তা হবে সত্য সাক্ষ্য।

৮৫. ইতিপূর্বে ৪৭ আয়াতে আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেছেন যে, আল্লাহর রাসূলদের আনীত সুস্পষ্ট নিদর্শনাবলীকে অবিশ্বাস করে, মিথ্যা সাব্যস্ত করে, হাসি-ঠাট্টা করে এবং হঠকারিতার মাধ্যমে প্রত্যাখ্যান করেছে, তাদের উপর আল্লাহ প্রতিশোধ নিয়েছেন। আল্লাহ তা'আলা সেখানে ওয়াদা করেছেন যে, মু'মিনদের সাহায্য করা আল্লাহর নিজের উপর দায়িত্ব হিসেবে নিয়েছেন। এখানে সেদিকে ইশারা করে আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করছেন যে, আল্লাহর সেই ওয়াদা অবশ্যই সত্য।

৮৬. অর্থাৎ কাফির-মুশরিকদের শোরগোল, মিথ্যাচার, দোষারোপ, হাসি-ভামালা, ছমকী-ধমকী, শক্তি প্রয়োগ ও যুলুম-নির্যাতনের কারণে আপনি যেন বিচলিত হয়ে না যান। এখানে আল্লাহ তাঁর নবীকে সম্বোধন করে একথাগুলো বললেও তৎসঙ্গে মু'মিনদের উদ্দেশ্যেও কথাগুলো বলেছেন। বলা হয়েছে যে, শক্রদের সকল প্রকার ষড়যন্ত্র উপেক্ষা করে মু'মিনদেরকে নিজেদের ঈমান, সৎকর্ম, চারিত্রিক স্বচ্ছতা, ঈমানের উপর দৃঢ়তা, নির্লোভ ও নিরহংকার প্রভৃতি গুণে গুণান্বিত হতে হবে, যাতে করে শক্ররা কোনোক্রমেই মু'মিনদেরকে তাদের উদ্দেশ্য-লক্ষ্য থেকে বিচ্যুত করতে না পারে এবং কোনো মূল্যেই মু'মিনদেরকে কেনার কথা চিন্তাও করতে না পারে।

ইতিহাস সাক্ষী—আল্লাহ তা'আলা তাঁর সর্বশেষ ও সবশ্রেষ্ঠ নবীকে যেমন শক্তিশালী ও যোগ্যতাসম্পন্ন করতে চেয়েছিলেন, তিনি ঠিক তেমনই গুণাবলীর অধিকারী হয়েছিলেন। তিনি জীবনের সকল ক্ষেত্রেই কৃতিত্বের স্বাক্ষর রেখেছেন। তাঁর প্রতিপক্ষ সকল ময়দানেই শক্তি পরীক্ষায় তাঁর সাথে পরাজিত হয়ে গেছে। আরবের কাফির-

মুশরিকদের সকল কলা-কৌশল ও সকল শক্তি-সামর্থ্য তাঁর বিজ্ঞয়ের গতি রুদ্ধ করতে। ব্যর্থ হয়েছে।

#### (৬ষ্ঠ রুকৃ' (৫৪-৬০ আয়াত)-এর শিক্ষা

- মানুষের সৃষ্টি যেমন দুর্বল অবস্থায়, পরিণত বয়সে মানুষের বিলয়ও তেমনি দুর্বল অবস্থায় হয়ে থাকে। মধ্যখানে সীমিত কিছুদিন সে কিছু শক্তির অধিকারী হয়ে থাকে। এ থেকে আল্লাহর কুদরত উপলব্ধি করা মানুষের কর্তব্য।
- ২. আল্লাহ তা আলা মানুষের মধ্যে কাউকে শৈশবেই মৃত্যুদান করেন, কাউকে কৈশোর পার করে যৌবনে শক্তিশালী করেন, আবার কাউকে বার্ধক্যে জরাজীর্ণ অবস্থায় পৌছে দেন।
- ৩. আল্লাহর এসব কর্মকাণ্ড সম্পর্কে কেউ কিছু জানে না। এসব কাজ-কর্মের পেছনে যে কল্যাণ নিহিত রয়েছে তা একমাত্র তিনিই জানেন। কেননা তিনি সর্বজ্ঞ।
- আল্লাহ যা ইচ্ছা তা-ই করতে পারেন। তাঁর কাজে বাধা সৃষ্টি করার মতো কেউ নেই; কেননা তিনি সর্বশক্তিমান।
- ৫. কাফিররা দুনিয়াতে যেমন সত্যের বিপরীতে চলতো, কিয়ামতের পর হাশরের ময়দানে আল্লাহর আদালতের সামনেও কসম করে মিখ্যা কথা বলবে। মূলত তারা বিভ্রান্তি থেকে সেখানেও মুক্তি পাবে না।
- ৬. কাফিররা দুনিয়ার জীবনকে অথবা 'আলমে বরযখ' তথা 'কবর জীবন'-কে এক মুহূর্তকাল বলে বিভ্রান্ত হবে। তারা দুনিয়াতে নিজেদের বিভ্রান্তি সম্পর্কে বুঝতে পারলেও তখন আর শোধরানোর কোনো উপায় থাকবে না।
- ৭. ঈমান ও জ্ঞানের অধিকারী লোকেরা প্রকৃত তথ্য আল্লাহর দেয়া জ্ঞানের মাধ্যমে জানতে পারবে। কারণ তারা দুনিয়াতেও আল্লাহর দেয়া জ্ঞান অনুসারে জীবনযাপন করেছে।
- ৮. সত্যের জ্ঞান ও সত্যের উপর আমল থাকার কারণে মু'মিন ও জ্ঞানী লোকেরা কাফিরদেরকে আসল ব্যাপার বৃঝিয়ে বলবে যে, এটিই সেই কিয়ামত দিবস যার কথা দুনিয়াতে তোমাদেরকে বলা হয়েছিল—কিন্তু তোমরা তা অবিশ্বাস করেছিলে।
- ৯. শেষ বিচারের দিন কাফির-মুশরিক ও যালিমদের কোনো ওযর-আপত্তি গ্রহণ করা হবে না। মৃত্যুর সাথে সাথে তাদের সকল সুযোগ-সুবিধা বন্ধ হয়ে যাবে।
- ১০. সেদিন অপরাধিদেরকে সর্বশেষ সুযোগ হিসেবে তাওবা করে আল্লাহর দরবারে ক্ষমা প্রার্থনার সুযোগও দেয়া হবে না। তখন তারা চূড়ান্তভাবে মুক্তিলাভ সম্পর্কে নিরাশ হয়ে যাবে।
- ১১. তাওহীদ, রিসালাত, আখিরাত এবং বিশ্ব-জাহান ও মানুষ সৃষ্টি সম্পর্কে সবকিছুই আল্লাহ তা'আলা কুরআন মাজীদে উদাহরণ সহকারে সুস্পষ্টভাবে বুঝিয়ে দিয়েছেন। তাই কুরআনের জ্ঞান ছাড়া মু'মিন হওয়া সম্ভব নয়।
  - ১২. কুরআন তথা ওহীর জ্ঞান ছাড়া সত্যকে সত্য হিসেবে চেনা সম্ভব নয়।
- ১৩. বিশ্ব-জাহানে আল্লাহর অগণিত নিদর্শন ছড়িয়ে থাকা সত্ত্বেও তিনি নবীদের মাধ্যমেও অনেক সুস্পষ্ট মু'জিয়া প্রকাশ করেছেন, কিন্তু কাফিররা তা-ও মিধ্যা সাব্যস্ত করেছে এবং নবীদেরকে অমান্য করেছে। সূতরাং হিদায়াত লাভের যোগ্যতা তাদের নেই।
  - ১৪. কাফিররা সত্যের বিপরীতেই চলতে অভ্যস্ত। অতএব বিভ্রান্তিতে তারা আমৃত্যুই পড়ে থাকবে। 🔏

